
 



Resumen histórico desde la época republicana 

Establecimiento de la frontera Perú - Brasil 

El origen y curso del río Purús y sus afluentes eran desconocidos por los 

geógrafos hasta medianos del siglo XIX. Su nombre se prestaba a confusiones 

en la cartografía de la época colonial y republicana, por lo que no quedaban 

establecidas claramente qué partes del río pertenecían a la Corona portuguesa 

y española. En el Tratado de Límites de San Ildefonso (1777) se reconoció 

como frontera (española) a la población de Tabatinga y se estableció una línea 

divisora partiendo de la desembocadura del Yavarí hasta el río Madeira, ambas 

referencias fronterizas eran conocidas en la época. En 1851, Perú y Brasil 

firmaron el Tratado de Comercio y Navegación Fluvial; sin embargo, Brasil 

siguió reconociendo el principio uti possidetis, o sea la posesión efectiva para 

aquellas zonas fronterizas que estuvieron en litigio, generalmente las 

geográficamente desconocidas. 

Pueblos originarios del Purús 

Los primeros reconocimientos del río Purús se emprendieron por parte de 

Brasil desde 1850. El más completo estudio y reconocimiento del Purús lo 

realizó el geógrafo inglés W. Chandless en 1864 quien, surcando el río desde 

su desembocadura en el río Amazonas, llegó hasta la confluencia con el río 

Cujar ubicada en las cabeceras del Purús. Chandless (1866) no solo anotó 

datos geográficos, sino también los nombres de los diferentes pueblos 

indígenas que encontraba en su camino durante su expedición. Así es que, 

llegando al curso alto del Purús, pasando la desembocada del Chandless, 

menciona en el orden del encuentro, los Manetenerys, Canamarys, 

Cujigenerys, Espinos (que andaban desnudos), Catianas y, como último grupo 

más arriba de la desembocadora del Cujar, los Mai-i-nauas. Por el nombre y la 

descripción que da, se deduce fácilmente que el primer pueblo mencionado era 

idéntico con los Manchineri, una parcialidad Yine (Piro). Chandless cuenta que 

los Manetenerys encontrados en su ruta eran constructores de canoas 

“admirablemente” fabricadas de troncos de cedro y excelentes navegantes que 

estaban en constante movimiento tanto río arriba como río abajo 

(características que varios investigadores han utilizado para referirse a los 

Yine); también conocieron el valor del machete de fabricación americana y 

portuguesa.  

Se dirijieron a los foráneos con la palabra portuguesa “patricio”, pero también 

utilizaban las palabras españolas “muchacho”, “muchacha”, “cuchillo”, entre 

otras por lo que Chandless creía que estaban en comunicación tanto con 

comerciantes peruanos de la cuenca del Ucayali, como con los brasileños 

establecidos en la parte baja del Purús. Los Manetenerys vivían en un largo 

trecho del río Purús, desde arriba de la deembocadura del río Chandless hasta 



más o menos la desembocadura de la quebrada de La Novia. Sus vecinos por 

el río abajo eran los Hypurinás (o Apurinã) y río arriba los Canamarys, 

probablemente una parcialidad de los panohablante Katukina. Igualmente eran 

numerosos y sus aldeas principales se encontraban en el río Curanja. La aldea 

visitada por Chandless estaba ubicada en la desembocadura del río. 

Es probable que los Cujigenerys que Chandless, de acuerdo a referencias de 

los Canamarys ubicados en el Curanja (o Curumahá) también eran Yine, de la 

parcialidad de los Cushichinari. Ellos andandan vestidos, presuntamente con 

cushma, y no se mostraban hostiles con los Canamarys y Manetenerys, en 

contraste a los Espinos que se encontraban en el Alto Curanja. Surcando el 

Purús, Chandless encontró un poco más arriba de la quebrada Santa Cruz en 

la margen izquierda del río, una maloca grande de los Catianás que se 

diferenciaban claramente de sus vecinos río abajo. Según informó el jefe de los 

Canamary, este grupo vecino había venido de un río en dirección oeste. Otro 

grupo ubicado en una pequeña quebrada, y de la cual Chandless no obtuvo 

información, fue denominado por él como Mai-i-nauas igual como el nombre de 

la quebrada. Por el sufijo -nawa se puede deducir claramente que se trataba de 

alguna parcialidad de la familia linguística Pano.  

Años de caucheros y seringeiros 

Unos 30 años después de Chandless (1898) aparecieron los primeros 

caucheros peruanos en la zona del Alto Purús. Desde dos frentes los 

caucheros abrieron trochas de acceso a la región utilizando varios varaderos 

siendo las rutas más importantes: desde el río Sepahua (que conecta con el 

Urubamba y Ucayali), y desde el río de las Piedras (que a su vez conecta con 

el Madre de Dios) a la cabecera del río Cujar. Para facilitar el transporte de 

personal y mercadería, los patrones caucheros instalaron alguna infraestructura 

(tambos, depósitos), dispusieron de mulas y botes en ambos extremos de los 

varaderos. 

Al mismo tiempo, los seringeiros brasileños avanzaron hacia el curso superior 

del Purús y con ellos, atraídos por las oportunidades de trabajo, vinieron miles 

de migrantes empobrecidos procedentes del Noreste de Brasil. Entre 1902 -

1904 se produjeron matanzas y desalojos violentos entre caucheros y 

comerciantes peruanos y brasileños, quienes con sus respectivas “tropas 

auxiliares” compitieron por los mejores manchales de los árboles caucheros. 

Los peruanos que en 1902 habían tomado posesión del río Purús hasta la 

desembocadura del río Chandles (donde se llegó a establecer una pequeña 

guarnición militar peruana), que finalmente fue replegada violentamente hasta 

la desembocadura de la quebrada Santa Rosa. Finalmente, en 1905 los 

gobiernos de ambos países acordaron formar dos comisiones mixtas brasileño 

- peruanas (una para el Purús y otra para el Yurua), con la finalidad de 

demarcar definitivamente la frontera, de acuerdo al principio del status quo de 



1904; es decir, los lugares donde se encontraban caucheros peruanos se 

adjudicaron al Perú y aquellos con presencia de brasileños pasaron a Brasil. La 

ubicación de los pueblos indígenas no fue tomada en cuenta ni por los 

peruanos ni brasileños; por ambos lados los indígenas fueron considerados 

como personas sin derechos ni nacionalidad alguna, sujetos a la dominación 

violenta de quien sea. El tratado que estableció definitivamente los límites entre 

ambos países fue firmado en 1909.  

Las fuentes escritas de la época del caucho sobre la zona del Alto Purús son 

escasas y especialmente, de la situación de los pueblos indígenas se sabe 

poco. Las referencias sobre su denominación y ubicación son poco precisas en 

general. 

Redefiniendo la presencia indígena 

Hassel (1902) menciona como pueblos indígenas en el Purús a los Amahuacas 

e Imamalis (de los últimos no se puede deducir por el nombre quienes eran) y 

Fuentes (1902) a los Sipibos, Curanjas, Amahuacas, Maniches y Yaminahua. 

Una fuente más sólida constituye el informe del comisionado brasileño de la 

“Comisión Mixta”, Euclides da Cunha (1907), que llegó a surcar junto con su 

par peruano al Alto Purús hasta llegar a las cabeceras del Cujar. Cunha anota 

en su informe la ubicación de indígenas como Piro, Campa, Amahuaca, 

Shipibo, Sama (probablemente quiere decir Chama, una denominación 

genérica despectiva para los Shipibo y Conibo) y Yaminahua. Todos estos 

grupos estaban empleados o esclavizados por patrones caucheros, entre los 

cuales el peruano Carlos Scharff, quien entró en 1901 al Purús proveniente del 

Alto Yurua y Alto Envira (Cunha, 1906: 30), era uno de los más poderosos e 

inescrupulosos que tuvo un número considerable de indígenas bajo su dominio.  

Según documentos brasileños de la época (citados en Branco, 1959: 212), 

Scharff participó en 1899, antes de entrar al Purús, en una masacre de 

alrededor de 400 indígenas en el río Gregorio (afluente del Yurua) y después 

en otras masacres en los ríos Jaminauá y Envira. Cabe mencionar que los 

Catianá y Manetenery (Manchineri), mencionados por Chandless, aparecen en 

1913, en un informe oficial brasileño como grupos reducidos y desorganizados 

ubicados en el alto río Yaco brasileño (Branco, 1950:22).  

Entonces, ¿qué había pasado en la época entre el viaje de Chandless y 

Cunha? La configuración étnica obviamente había cambiado por lo menos en el 

río principal. Como acostumbraron en otras regiones de la Amazonía peruana, 

los caucheros habían desplazado, eliminado e insertado en un régimen 

esclavista, a los pueblos indígenas locales que encontraban a su paso. 

Además, para suplir la escasez de mano de obra, habían traído por la fuerza o 

por engaño a grupos indígenas del Urubamba y Ucayali como Asháninka, 

Shipibo y Yine. Solo las cabeceras de los ríos y quebradas interfluviales de 



difícil acceso aún formaban refugios para los indígenas que trataban de 

escaparse del yugo cauchero y conservar su autonomía. También es de 

suponer que las enfermedades infecciosas occidentales que se propagaron con 

rapidez por los masivos desplazamientos de los caucheros causaron una alta 

mortalidad entre los habitantes indígenas en la región.  

El paso de los misioneros dominicos 

El diario de viaje del misionero dominico Pío Aza (1911) es una de las pocas 

fuentes escritas en pleno apogeo del boom de caucho, detalla los encuentros 

que tuvo en su recorrido de ida y vuelta que duró casi un año. Pío Aza 

acompañó a un grupo de militares que salió en 1910 de Puerto Maldonado, 

sede administrativa de toda la región del Madre de Dios y Purús en esa época, 

hasta la localidad de Catay cerca de la frontera con Brasil, donde había un 

destacamento militar. Pío Aza menciona “el traslado de grupos íntegros de 

indígenas de unas zonas a otras, mezclando a todos en la vorágine del trabajo 

extractivo, del alcohol, de la violencia, de la explotación y el engaño, usándolos 

incluso para la venganza mutua de patrón a patrón, como la mejor forma de 

alejar competidores” (Aza, 1911 en Torralba, 1978a). También menciona la 

violenta reacción indígena contra los opresores, que se manifestó en puestos 

caucheros destruidos y saqueados y sus patrones muertos, tanto en el río de 

las Piedras como en el Alto Purús. En 1910, el tristemente famoso Carlos 

Scharff y casi todos sus empleados encontraron la muerte en manos de sus 

propios peones, tanto mestizos como Yine y Amahuaca, durante una rebelión 

en su campamento principal del río Caryacu, afluente del río De las Piedras. 

Los principales puestos y localidades caucheros que bajaban el río Purús 

según el relato de Pío Aza eran: 

• Puesto Alerta en la quebrada Ronsoco: donde vivían restos de un grupo 

de Campa que estuvieron al servicio del patrón Scharff.  

• Quebrada Shampuyacu: un puesto cauchero. 

• Quebrada Cocama: varios puestos caucheros. 

• Quebrada Codillo, abajo de la quebrada Avispa: un puesto cauchero. 

• Quebrada Santa Cruz: un puesto cauchero que antes había tenido 

mucho movimiento. 

• Boca Curanja: un puesto cauchero importante. 

• Puerto Esperanza: localidad con gran movimiento de personal y 

mercadería, foco de atracción para comerciantes y caucheros. 



• Quebrada San Juan, a una vuelta de Puerto Esperanza: localidad con 

bastante afluencia cauchera. 

• Catay: localidad con gran número de caucheros y residencia de la 

guarnición militar del Perú. 

Primeros datos demográficos 

Sobre el número de pobladores en el Purús peruano de esa época, aparecen 

en la literatura algunas cifras muy infladas; por ejemplo, la de casi cien mil 

habitantes (Ortiz, 1980:93). Villanueva (1902) menciona una población de entre 

20 y 30 mil caucheros. Tomando en cuenta los datos de Pío Aza (1911) y de 

Cunha (1906), que son similares, se puede concluir que en la época del 

caucho:  

a) Había pocos asentamientos mestizos importantes en la zona, siendo los 

más importantes según el informe de Cunha (bajando el río): Alerta (un 

solo tambo), Cocama, Santa Cruz (ambas localidades en decline por el 

agotamiento de los árboles de caucho), Boca Curanja (según Cunha tenía 

por el año 1902 unos mil habitantes, pero en 1905 apenas 150 personas), 

San Juan, Shamboyaco y Catay. Cabe mencionar que la localidad de 

Puerto Esperanza recién fue fundada en 1908;  

b) Siempre había una alta volatibilidad de la población peruana, 

principalmente debido a la práctica de talar los manchales de caucho de la 

especie Castilloa elástica y no manejarlos, para asegurar una producción 

sustentable a largo plazo. En cambio, los brasileños generalmente 

trabajaban la especie Hevea brasiliensis, sangrándola periódicamente en 

vez de tumbarla, lo que dio mayor estabilidad a los asentamientos;  

c) Si exageradamente asumimos que los principales lugares como: Catay, 

San Juan y Puerto Esperanza tuvieron en promedio una población de 1000 

habitantes y los demás de unas 500 personas, si a ello aumentamos unas 

1000 personas que probablemente vivían dispersas en pequeños 

campamentos a lo largo de los afluentes del Purús y en el Alto Chandless, 

se llega a una cifra total de unas 5500 personas, incluyendo a los indígenas 

esclavizados. Esta suma se debe acercar más a la realidad poblacional en 

esa época.  

Por el año 1915, se desinfló el boom del caucho, casi todos los migrantes ante 

la falta de otras oportunidades económicas, abandonaron rápidamente la 

región. Al final de los años 1920, solo quedaron tres caseríos mestizos: Puerto 

Esperanza, San Juan y Catay (Torralba, 1978a). Sus habitantes quedaron 

aislados del resto del Perú, solo por medio de una travesía de más de dos 

meses, a través de los varaderos, abriéndose paso por el monte porque ya no 



había mantenimiento de las trochas, ni infraestructura, ni botes disponibles, 

podían llegar al río Urubamba. A los pobladores no les quedaba otra alternativa 

que orientarse económicamente hacia Brasil, donde encontraron un reducido 

mercado para la compra y venta de productos, e incluso para buscar lazos 

matrimoniales en este país. Generalmente, los comerciantes brasileños 

recorrían el río para hacer trueques, habilitar la extracción de madera y realizar 

otros negocios en términos poco beneficiosos para los moradores peruanos. A 

partir de los años de 1940, se incrementó la extracción de madera que fue 

llevada con balsas hacia Brasil (Torralba, 1978a). 

Por el año 1941, se instaló en el Purús, como en otras partes de la Amazonía 

peruana, la Corporación Amazónica que era una institución encargada por el 

gobierno con miras a reflotar la producción de caucho. Esto se hizo para cubrir 

la demanda de los Estados Unidos, que había quedado desabastecida por la 

ocupación japonesa de los principales centros de producción asiáticos. Los 

moradores mestizos volvieron a trabajar el caucho y se insertaron en un 

sistema de habilitación ofrecida por la Corporación, hasta que, con el fin de la 

Segunda Guerra Mundial en 1945, se volvió a quebrar el mercado de caucho.  

Creación de la provincia de Purús 

En 1943, al crearse la provincia de Coronel Portillo por Ley n.º 99815, se creó 

también el distrito de Purús teniendo como capital a Puerto Esperanza, con lo 

que quedó terminada la dependencia administrativa de Puerto Maldonado. La 

Provincia de Purús recién se crearía en 1982 mediante D.L. n.º 23416. 

En 1944, el Mons. Uriarte realizó una visita a la región. En su informe, estimó la 

población total en unas 500 personas (sin contar a los indígenas), de las cuales 

aproximadamente el 23 % vivían en Puerto Esperanza, en José Pardo (hoy 

Palestina) el 12 % y en Catay el 10 %. El resto de la población estaba 

distribuida en pequeños caseríos (Ortíz, 1980:116).  

Como las condiciones de vida para los mestizos siguieron sin mayores 

cambios, en la segunda mitad de los años 1940 se produjo un nuevo éxodo 

masivo de moradores hacia la cuenca del río Urubamba. La mayoría de 

migrantes se asentó en las localidades de Sepahua y Maldonadillo. El caserío 

de Catay, donde vivía una familia extensa de apellido Zegarra, fue 

completamente abandonado en esta época (Torralba, 1978a).  

El desplazamiento de los pueblos indígenas 

Volviendo a la configuración étnica, pero posterior a la época del caucho, ésta 

se debe principalmente al desplazamiento de diferentes pueblos indígenas que 

tienen un origen geográfico en común: vivían al final del Siglo XIX en una 

región fronteriza del Perú con Brasil, donde se acercan las cabeceras de los 



ríos Yurua, Muru y Envira con las del Curanja, Alto Purús y Alto Inuya. Una red 

de varaderos indígenas entre las quebradas que más se acercan, les facilitaba 

desplazarse de una cuenca a otra. Las causas de las migraciones también las 

tenían en común: se habían quedado afectados y hasta atrapados por el 

avance de los dos frentes de colonización, que tanto caucheros peruanos y 

brasileños abrieron, en direcciones diametrales, en esta zona. Los impactos 

para los indígenas eran las conocidas correrías, matanzas, introducción de 

sistemas de enganche y habilitación, así como la propagación de las nuevas 

enfermedades altamente mortales para ellos.  

Los pueblos desplazados hacia la cuenca alta del Purús y Curanja eran los 

Pano-hablantes Cashinahua (Juni kuin), Sharanahua, Mastanahua, Marinahua, 

Chaninahua, Yaminahua, y los Arawa-hablantes Culina. No todas las 

parcialidades de los pueblos mencionados se desplazaron hacia territorio 

peruano, otras se quedaron en Brasil atrapadas en el sistema de dominación 

de algún “seringal”. Las cabeceras peruanas de los ríos en mención y, 

principalmente, el Curanja, ofrecieron ciertas ventajas. Después de una fase 

inicial de presiones fuertes que llevaba a los caucheros peruanos a explorar 

hasta los últimos riachuelos, generalmente las cabeceras fueron quedando sin 

mayor intervención, pues era más rentable explotar los gomales más 

accesibles ubicados cerca a los ríos mayores. Además, en las quebradas 

angostas y parcialmente cubiertas por vegetación, había escasas posibilidades 

de defenderse de los indígenas hostiles a la actividad cauchera.  

También en las cabeceras del Purús y del Yurua habían logrado escaparse de 

las acciones caucheras un número desconocido de parcialidades Amahuaca y 

Yaminahua. Al retirarse los foráneos, emprendieron migraciones en búsqueda 

de sitios que ofrecieron condiciones más favorables en lo referente a seguridad 

(frente a agresiones de otros grupos) y acceso a recursos naturales. Un 

ejemplo lo constituyen los Nahua que viven en la actual Comunidad Nativa de 

Santa Rosa de Serjali (río Mishahua) y que fueron contactados en los años 

1980. Shinai Serjali (2004) coincidiendo con datos de Shepard (1999), señala 

que los antepasados de los Nahua migraron en la década de los 1920, desde la 

cuenca del Alto Purús a las entonces desocupadas cabeceras de los ríos 

Mishahua, Manu y Serjali. 

Decadencia del caucho, mantenimiento de los seringais 

En el Estado de Acre en Brasil, la caída del boom de caucho si bien provocó un 

gran despoblamiento y depresión económica, no afectó en gran medida la 

existencia de los seringais. Estas propiedades fueron manejadas por un patrón 

local que se dedicó a una economía mixta, combinando la explotación del 

caucho y otros productos selváticos con la agricultura y ganadería. El patrón 

fue el eslabón inferior en una cadena de dependencia en la cual las casas de 

aviamento (casas de habilitación) en Manaos o Belém eran las que más se 



beneficiaban. Cabe mencionar que, en Brasil, después de la caída de los 

precios a partir de 1915, el caucho continuó siendo comprado en niveles 

menores por comerciantes mayoristas, principalmente para cubrir la demanda 

industrial nacional.  

El modo de producción de los seringais se basó en la apropiación de tierras 

indígenas, la explotación de su mano de obra, el intercambio desigual entre 

mercaderías adelantadas y los productos recolectados, y la dominación total de 

su vida de acuerdo a las necesidades del patrón. Como en el Perú, el sistema 

tuvo nuevamente un repunte durante la Segunda Guerra Mundial, pero a partir 

de los años 1950, a pesar de una creciente intervención del Estado, entró en 

decadencia y quebró definitivamente en los años 1970. Desde entonces, los 

pueblos indígenas del Brasil lograron paulatinamente el reconocimiento y 

demarcación de las tierras de ocuparon. El nombre de muchas comunidades 

indígenas del Acre sigue siendo el mismo del seringal al que alguna vez fueron 

incorporados.  

Para las décadas postcaucheras hasta los años de 1950 existen escasas 

informaciones sobre la situación de los indígenas. Los grupos de Asháninka 

(Campa), Yine (Piro) y Shipibo traídos por la fuerza desde el Ucayali y 

Urubamba aparentemente volvieron a sus sitios de origen, porque ya después 

no son mencionados por ningún visitante. Hasta inicios de los años 1940, 

parece que no hubo acercamientos o mayor relación entre indígenas y 

mestizos peruanos o brasileños. Los diferentes grupos indígenas habían 

logrado restablecer su control sobre los recursos naturales en una vasta región 

del Alto Purús y las incursiones mestizas eran apenas ocasionales y peligrosas 

para sus integrantes. Torralba (1978b) menciona que por el año 1935 los 

Sharanahua mataron a algunos mestizos que habían raptado antes a una 

mujer indígena en el Curanja.  

En 1944, los indígenas no civilizados, aún eran una constante amenaza por sus 

ataques y robos a los caucheros que trabajaban en el Curanja y el Alto Purús 

(Mons. Uriarte, 1944 citado en Ortíz, 1980). La zona bajo dominio de la 

población mestiza solo se extendió de la frontera con Brasil hasta la 

desembocadura del Curanja. Sin embargo, se había dado un cambio 

importante porque el Mons. Uriarte distingue entre indígenas semicivilizados y 

no civilizados. Como semicivilizados clasifica a los Marinahua, en número de 

60-70 personas, Sharanahua (70-80 personas), Culina (200 personas), 

Chaninahua (70-80 personas) y un grupo de Yaminahua (unas 100 personas). 

Estos grupos ya se encontraban nuevamente insertados en el sistema de 

enganche y habilitación para la extracción de caucho. Como no civilizados 

menciona a los Amahuaca, los Cashinahua y una fracción de los Yaminahua. 

 



Intromisión externa en los pueblos indígenas del Purús 

Torralba (1978b) reconstruye que los Marinahua fueron uno de los primeros 

grupos que salieron de su aislamiento y que se sirvieron de sus contactos con 

los entonces aislados Sharanahua y Cashinahua para proveerlos con 

herramientas de metal. Los datos de Uriarte indican que los Sharanahua 

iniciaron su acercamiento a la sociedad mestiza ya antes del 1944, 

posiblemente fue un proceso gradual. Kensinger (1975:10) señala que el primer 

contacto de los Cashinahua con un puesto de la cultura occidental occurió por 

el año 1946, cuando en búsqueda de herramientas de metal establecieron 

contacto con un comerciante brasileño. En una visita posterior de éste a sus 

poblados, les exijió trabajar el caucho y la madera, llevando consigo algunos 

niños para que trabajen en su fundo en Brasil.  

En 1951, Harald Schultz y Vilma Chiara del Museu Paulista (Brasil) realizaron 

una expedición al Alto Curanja para realizar un documental sobre los 

Cashinahua. Encontraron 8 poblados con alrededor de 450 personas 

(Schultz/Chiara, 1955: 197). Los autores señalan que los Cashinahua ya 

habían tenido contacto con la sociedad mestiza peruana desde 1943, cuando 

bajaron por primera vez a la desembocadura del Curanja, pero que además 

solían hacer intercambios con los Marinahua y Sharanahua que vivían en la 

misma desembocadura del Curanja. Sin embargo, los autores encontraron 

pocos objetos de metal, lo que les hace suponer que en 1951 las relaciones 

con la sociedad mestiza peruana dominante aún no estaban consolidadas.  

Después de algunas semanas de la salida de Schultz y Chiara se produjo una 

epidemia entre los Cashinahua, el 75 – 80 % de la población adulta murió en 

cuestión de semanas (Kensinger, 1975:11). La mayoría de los sobrevivientes 

buscaba refugio entre sus paisanos de Brasil, pero una buena parte volvió en 

los siguientes años al río Curanja. Otro grupo Cashinahua regresó del Brasil 

por el año 1960, optando una mayor cercanía a la sociedad mestiza, fundó la 

comunidad de Conta a poca distancia de Puerto Esperanza.  

Por el año 1955, llegaron los primeros lingüistas norteamericanos del ILV en el 

Alto Purús. Su primer grupo meta fueron los Cashinahua en el Alto Curanja, allí 

encontraron un grupo de 96 personas distribuidas en dos poblados cerca de la 

quebrada Balta, lugar donde fundaron su misión (Kensinger, 1975:11). A partir 

de 1962, ampliaron su radio de acción a los Culina en San Bernardo, 

finalmente en 1964, decidieron instalarse entre los Sharanahua de San Marcos. 

En todas sus misiones, el ILV hizo construir una pista de aterrizaje para 

aviones pequeños; además, de viviendas para su personal, escuela y capilla.  

 



La presencia del ILV significaba una nueva experiencia para los indígenas de la 

zona que, en muchos aspectos, era atractiva para ellos. En contraste con los 

mestizos peruanos y brasileños que solían mostrar desprestigio frente a la 

culturas indígenas que solo estaban buscando la mejor manera de 

aprovecharse de ellos, los -gringos- se interesaban por su lengua, 

implementaron una educación escolar bilingüe (que por entonces contaba con 

la autorización del Ministerio de Educación), atendieron emergencias de salud, 

y se ofrecieron como intermediarios para conseguir herramientas de metal y 

otros productos traídos directamente desde Pucallpa, sin intervención de algún 

patrón mestizo, aceptando como pago pieles y artesanía.  

A sus colaboradores eficaces les ofrecieron la oportunidad de ser capacitados 

como profesores bilingües y/o pastores evangélicos, viajando con gastos 

pagados a Yarinacocha – Pucallpa. Es por demás obvio que detrás de la labor 

del ILV estaba la motivación proselitista, buscaba la traducción de la biblia en 

cada una de las lenguas indígenas, así como la transformación de las culturas 

indígenas en términos de una nueva religión impartida.  

En el tiempo posterior al contacto los grupos indígenas experimentaron una 

fuerte crisis social y cultural. Las enfermedades desconocidas por los indígenas 

cobraron muchas víctimas, la confianza en los propios valores culturales se 

vieron en baja, hubo un aumento de acusaciones de brujería y de conflictos 

internos. Y todos esos fenómenos se dieron en un entorno externo social 

político (mestizo) adverso y discriminatorio al indígena. El ILV instó a los 

indígenas a fundar comunidades grandes, a su vez facilitaba la labor lingüística 

y religiosa. Por ejemplo, la comunidad de Balta reunió hasta el año 1970 a más 

de 600 personas (Kensinger, 1998:112). Sin duda, el ILV contribuyó a bajar las 

altas tasas de mortalidad y revertir la caída demográfica; es a partir de los años 

1960, que volvió a crecer la población indígena en la región. El nuevo patrón de 

comunidad grande exigió una nueva organización social y espacial.  

Las casas se distribuyeron de acuerdo a la ubicación de la pista y la misión del 

ILV, y la agrupación de un número de habitantes mucho mayor de lo habitual 

en un solo asentamiento demandó nuevas estructuras de poder y de toma de 

decisión. En los años posteriores, las comunidades formadas por el ILV (Balta, 

San Bernardo, San Marcos) se convirtieron en focos catalizadores de un nuevo 

proceso de segmentación social que llevó a la fundación de “anexos” y nuevas 

comunidades. Kensinger (1998) menciona como causas de la desintegración: 

a) la escasez de mitayo; b) el aumento del fraccionamiento en la comunidad, el 

que no podía ser tratado por los mecanismos tradicionales de resolución de 

conflictos. 

Las intervenciones del ILV también se caracterizaron por un mínimo de 

relacionamiento con la sociedad mestiza, así como con el entorno político y 

económico de la zona. No se enfrentaron ni apoyaron a los patrones mestizos, 



ni a las autoridades políticas y militares de Puerto Esperanza que sustentaban 

la existencia del sistema de patronazgo, los abusos de autoridad y la 

corrupción que florecieron en el aislamiento de la región y que fueron descritos 

con detalles por Torralba (1978a).  

La Misión Santa Rosa de Esperanza 

En 1958, los misioneros dominicos fundaron la Misión de Santa Rosa de 

Esperanza en Puerto Esperanza, desde los primeros días trataron de 

convertirla no solo en un centro pastoral, sino también en un foco para 

propulsar el desarrollo en la región. Los dominicos fundaron una escuela con 

internado, prestaron el único servicio de salud público en la región, asumieron 

el mantenimiento de la pista de aterrizaje, facilitaron ocasionalmente la entrada 

de aviones, implementaron una tienda misional y promovieron algunos 

proyectos económicos para consolidar una base sostenible para el comercio 

local y regional (Torralba, 1978a). Desde 1959, establecieron contactos con las 

comunidades indígenas, de 1962 a 1967 mantuvieron una presencia regular en 

la desembocadura del Curanja, donde se agruparon familias Sharanahua, 

Marinahua y Chaninahua. Sin embargo, debido a los pocos avances de sus 

proyectos, el poco apoyo de las autoridades de turno, y los problemas 

inherentes al aislamiento geográfico y económico decidieron cerrar la misión en 

1970 (Torralba, 1978a), continuando en las décadas posteriores con la 

ejecución de proyectos de educación y atención de salud.  

Los últimos cincuenta años en el Purús 

En los años de 1960, algunos comerciantes de Pucallpa promovieron la 

extracción de pieles con fines de exportación, tanto del caimán como del jaguar 

y tigrillo. Los patrones habilitaron principalmente a los indígenas como 

proveedores de pieles. La caza selectiva y depredadora de especies en 

extinción fue finalmente prohibida en 1973 (D.S. Nº 934-73-AG). 

En los años de 1970, el gobierno, a través de la Oficina Nacional de Evaluación 

de Recursos Naturales, elaboró los primeros estudios cartográficos, 

geomorfológicos y de recursos naturales de la región (ONERN, 1980). Sin 

embargo, los estudios no llegaron a ser aprovechados por las autoridades 

políticas. En la misma década, se dio un aumento de publicaciones 

antropológicas sobre los pueblos indígenas de la región, centrándose el interés 

de los autores en los Cashinahua (Kensinger) y Sharanahua (Siskind, Ruef, 

Torralba).  

En 1961, el IV Censo Nacional arrojó 853 habitantes para todo el distrito de 

Purús, ignorándose si fueron tomados en cuenta los habitantes indígenas. En 

1972, se contabilizaron 1253 habitantes (ONERN, 1980); de los cuales, el 45.3 

% (567 personas) eran indígenas. Recordando las cifras poblacionales del 



Monseñor Uriarte del 1944, se observa que después de 28 años la población 

mestiza solo había aumentado en 186 personas. En 2003, la población total se 

estimó en 4700 personas, de las cuales 700 personas eran mestizos y 4000 

indígenas (Gobierno Regional, 2003). El aumento de la población se debe 

entonces esencialmente al crecimiento de la población indígena, porque 

increíblemente, la población mestiza de 1944 al 2003 aumentó apenas en 25 % 

(o 200 personas) a pesar de la migración; en 1989, de unas 80 personas 

procedentes de Ayacucho, Ancash, Andahuaylas, Puerto Bermúdez 

pertenecientes a la secta religiosa de la Asamblea de Dios, a la localidad de 

Palestina (ex José Pardo).  

Durante las últimas seis décadas la situación de la población mestiza se 

caracterizó por una constante salida de lugareños que buscaban fuera del 

Purús un futuro mejor. La pobre oferta de los servicios estatales, el irregular y 

costoso transporte aéreo y la falta de oportunidades económicas, hasta hoy, 

hacen del Purús un destino no atractivo para los migrantes de otras partes del 

país. Por eso, la alta tasa de natalidad en las localidades mestizas es temporal, 

pues existe un flujo hacia afuera; en tal sentido, no se concretiza un mayor 

aumento de la población mestiza.  

En los años 1990, se inició un proceso importante para la consolidación 

territorial de los pueblos indígenas del Purús. Con el apoyo de Asociación 

Interétnica de Desarrollo de la Selva Peruana se llegó a demarcar a 23 

Comunidades Nativas siguiendo la estrategia de titular a las comunidades en 

forma conjunta evitando en lo posible dejar espacios no titulados. El proceso de 

titulación fue facilitado por la escasa presencia de mestizos fuera del ámbito de 

influencia de Puerto Esperanza. Los fundos mestizos, en la mayoría de lod 

casos, ya se encontraban abandonandos desde hace muchos años. AIDESEP 

(1995) elaboró también un estudio técnico para la delimitación de la Reserva 

Territorial a favor del Grupo étnico Mashco-Piro, un pueblo indígena en 

aislamiento, aprobado en 1997 por Resolución Regional Ucayali (RDR Nº 190-

97-CTARU/DRA). Incentivado por el proceso de titulación se fundó en 1993 por 

primera vez una organización indígena representativa de la región: la 

Federación de Comunidades Nativas del Purús (FECONAPU) que se afilió a 

AIDESEP. Desde entonces se ha dado la relación de los pueblos indígenas del 

Purús con la lucha política indígena, a nivel nacional e internacional.  

A partir de 1980, pero en mayor medida en los años de 1990, se dio un fuerte 

incremento de las inversiones estatales en la región. Éstas se dirigieron 

principalmente a mejorar la infraestructura de salud, de educación, de 

administración pública y de transporte (asfalto de la pista de aterrizaje) y 

comunicaciones (televisión) en Puerto Esperanza, pero también algunas 

comunidades nativas y caseríos mestizos fueron beneficiados con la 

construcción de postas de salud, locales escolares y pozos de agua. Sin 



embargo, no se ha logrado resolver los problemas de la irregularidad de la 

comunicación aérea. La presencia de instituciones públicas en Puerto 

Esperanza también se incrementó en esa época. 

Un nuevo capítulo en la historia del Alto Purús se abrió en 2000 con la creación 

de la Zona Reservada Alto Purús (D.S. Nº 030-2000-AG), en un intento del 

gobierno de contribuir a la conservación y el desarrollo sostenible en la región. 

El proceso de categorización finalizó en 2004 con la creación del Parque 

Nacional Alto Purús sobre una superficie de 251 094,41 ha y la Reserva 

Comunal Purús con 202 033,21 ha (D.S. 040-2004-AG). 

La creación del área natural protegida (Zona Reservada del Alto Purús) fue 

percibida por la población mestiza con cierta preocupación por el temor a las 

restricciones en el aprovechamiento de los recursos naturales, principalmente 

la madera. También vieron afectadas una de las principales demandas de las 

autoridades mestizas y eclesiásticas de Puerto Esperanza, la construcción de 

una carretera que uniría el Purús con alguna red troncal vial del Perú. 

Uno de los primeros efectos más visibles del establecimiento de la Zona 

Reservada del Alto Purús fue la entrada de organizaciones no 

gubernamentales (ONG) vinculadas a proyectos de conservación ambiental. 

Por ejemplo, entre el 2000 y 2002, la ONG Asociación para el Desarrollo 

Amazónico Rural (ADAR) recorrió a las comunidades nativas con el objetivo de 

recolectar información de base socioeconómica y ambiental (ADAR, 2001). 

El Proyecto PIMA (2003), un proyecto del INRENA que contó con el 

financiamiento del Banco Mundial, impulsó una serie de medidas relacionadas 

con la categorización definitiva de la ZRAP, el monitoreo biológico y social, 

proyectos de bioinversión, también financió personal y alguna infraestructura 

del PNAP durante casi tres años. En el mismo año, WWF inició una serie de 

proyectos que tuvieron como objetivo el manejo sostenible de especies de 

animales silvestres, forestales y de paisajes; así como el fortalecimiento 

institucional de la FECONAPU. 

Con la intervención de las ONG, se produjo un cambio profundo tanto en los 

objetivos, como en los grupos meta de los proyectos que se implementan en el 

Purús. Las intervenciones clásicas de los organismos públicos, generalmente 

se orientan a proyectos de infraestructura, servicios y la promoción de 

proyectos económicos vinculados a ganadería y agricultura (descuidando las 

cuestiones de mercado) responden más a los intereses de los pobladores 

mestizos. Las ONG y el Proyecto PIMA, en cambio, centraron su interés en 

objetivos de conservación, su grupo meta fue casi exclusivamente la población 

indígena considerada como aliado natural, por sus conocimientos tradicionales 

en el manejo de recursos naturales.  



Sin duda, el proceso de la creación del Parque Nacional del Alto Purús y de la 

Reserva Comunal Purús (2004) llegó a fortalecer la capacidad institucional de 

la FECONAPU y su papel como interlocutor reconocido por las instituciones 

públicas. Los viajes a Lima y Pucallpa y la organización de talleres en las 

mismas comunidades nativas fueron nuevas experiencias en su relación con la 

sociedad dominante. Sin embargo, y -eso es una crítica- en los talleres no 

siempre se llegó a respetar las inquietudes de los pobladores, relacionadas con 

los nuevos conceptos de protección, conservación y su compatibilidad con los 

valores determinados por su propia cultura.  

Una interpretación de la situación actual 

Siendo el peso numérico de la población indígena abrumador en relación al de 

los mestizos, llegando la ocupación espacial actual de las comunidades nativas 

casi al 80 % de las tierras disponibles en la cuenca del Purús (en total hay 339 

377 ha tituladas y por lo menos 40 000 ha están ocupadas pero aún no 

tituladas), sin contar el área del Parque Nacional del Purús y de la Reserva 

Comunal Purús, estas ventajas geoestratégicas no se traducen en una mayor 

participación política de los indígenas en las estructuras de poder a nivel 

municipal como regional. Siguen existiendo las brechas sociales y culturales 

entre las poblaciones indígenas y la población mestiza de Puerto Esperanza, 

ya es tiempo para construir puentes interculturales.  

En las relaciones económicas tampoco se dan muchos cambios en 

comparación con las décadas pasadas. Sigue la predominancia de la economía 

a nivel de subsistencia, tanto entre mestizos e indígenas, por el incipiente 

mercado local. Existe poco flujo de dinero en Puerto Esperanza, a pesar de la 

reciente apertura de una agencia del Banco de la Nación (mayo 2006). Las 

transacciones comerciales de productos excedentes de la agricultura, caza y 

pesca se realizan generalmente en la modalidad de trueque. La extracción de 

madera de alto valor comercial (cedro y caoba) es la única actividad lucrativa 

que aún beneficia (como en décadas anteriores) a unos 2 o 3 comerciantes que 

cuentan con suficientes recursos financieros y contratan aviones para 

transportar la madera a Pucallpa.  

Los indígenas siguen siendo involucrados en el negocio mediante contratos de 

habilitación y enganche, en menor escala, se les ofrece trabajos en calidad de 

jornaleros. Por eso, las comunidades indígenas de la parte baja del Purús 

peruano prefieren realizar sus ventas de excedentes de la economía familiar en 

la localidad de Santa Rosa; en donde hay que añadir, el trueque ya fue 

remplazado por la transacción monetaria desde hace muchos años. 

 



Caracterización cultural y lingüística de los pueblos indígenas en la 

región 

Expansión del Pano 

Lathrop (1970) y sus seguidores (Myers, 1974; 1988) sustentan la hipótesis que 

los antiguos Pano o Protopano migraron en masa hacia la cuenca del Ucayali, 

en los siglos 100-300 a.C. provenientes del norte de la Amazonía boliviana 

(región del Beni y del Guaporé). Se apoyan en evidencias arqueológicas 

principalmente, como ejemplo en ciertas características comunes de la 

cerámica y la manera de realizar entierros. Los Pano dominaron el Ucayali 

hasta 700-800 d.C. hasta que se chocaron con la expansión de pueblos 

Arawak, entonces perdieron su antigua homogeneidad lingüística y se 

produjeron divergencias entre las lenguas de los Pano del interfluvio, que son 

los que migraran hacia el este (Brasil) y los de la cuenca del Ucayali. Alrededor 

del 1300 a.C. aparecieron nuevos pueblos en la región, los Tupi procedentes 

del interior de Brasil. Los Tupi se expandieron surcando el río Amazonas y sus 

principales afluentes replegaron a los Pano hasta la altura del río Pachitea, 

aproximadamente. En la época incaica y en la colonial se dieron nuevas 

configuraciones étnicas en la cuenca del Ucayali. A partir del siglo XVIII, 

algunos pueblos Pano (como los Amahuaca) que antes vivían más cerca al 

Ucayali fueron replegados hacia las cabeceras interfluviales (Ericsson 

1992:245). 

Distribución demográfica 

Sin contar a los pueblos indígenas en aislamiento, existen nueve pueblos 

indígenas en la región, seis tienen una presencia histórica constante 

(Cashinahua, Mastanahua, Chaninahua, Sharanahua, Amahuaca, Culina). 

Parcialidades del pueblo Yine (Manetenerys / manchineri y los Cujigenerys / 

Cushichinari) fueron reportadas en 1866 por Chandless, con lo que se 

demostraría la amplia territorialidad de este pueblo que afirma Smith (2000). 

Los Asháninka y Shipibo son recientemente asentados, aunque en los tiempos 

del caucho, Cunha (1907) da cuenta de grupos de ellos en la zona, así como 

de Yine.  

En el 2004, existían 41 comunidades nativas. El pueblo que predomina 

demográficamente es el Cashinahua, le siguen los Culina (Madijá), 

Sharanahua, Mastanahua, Asháninka, Chaninahua, Amahuaca, Yine y Shipibo. 

 

 

 



CUADRO Nº 01 

DISTRIBUCIÓN DE HABITANTES POR PUEBLO INDÍGENA 

PUEBLO INDÍGENA INTEGRANTES 

1. Cashinahua (Juni kuin) 1 428 

2. Culina (Madijá) 529 

3. Sharanahua 496 

4. Asháninka 126 

5. Chaninahua 101 

6. Mastanahua 71 

7. Amahuaca 40 

8. Yine (Piro) 37 

9. Shipibo 20 

TOTAL 2 848 

Fuente: FECONAPU, 2004; los datos para los Shipibo y Yine son de APECO, 2004. 

 

CUADRO Nº 02 

DISTRIBUCIÓN DE COMUNIDADES  

POR PUEBLO INDÍGENA Y HABITANTES 

COMUNIDAD PUEBLO INDÍGENA HABITANTES 

1. San Martín Cashinahua 139 

2. Balta Cashinahua 138 

3. Nueva Esperanza Cashinahua 136 

4. Cantagallo Cashinahua 127 

5. Conta Cashinahua 120 

6. Nueva Luz Cashinahua 88 

7. San José Cashinahua 85 



8. Cashuera Cashinahua 77 

9. Bufeo Cashinahua 76 

10. Santa Rey Cashinahua 72 

11. Miguel Grau Cashinahua 68 

12. Pikiniki Cashinahua 68 

13. Curanjillo Cashinahua 62 

14. Nueva Vida Cashinahua 45 

15. Nuevo Belén Cashinahua 41 

16. Puerto Paz Shipibo/Cashinahua 36* 

17. Colombiana Cashinahua 34 

18. San Francisco Cashinahua 32 

19. Triunfo Cashinahua 20 

20. San Marcos Sharanahua 139 

21. Gastabala Sharanahua 132 

22. Santa Margarita Sharanahua 90 

23. Dina Sharanahua 38 

24. Peruanito Sharanahua 25 

25. Santa Clara Sharanahua 25 

26. Flor de Mayo Sharanahua, otros 25 

27. Paraíso Sharanahua 15 

28. San Bernardo Culina 232 

29. Salón Shambuyaco Culina 83 

30. Zapote Culina 67 

31. Alberto Delgado Culina 39 

 
* Fuente: FECONAPU, 2004; los datos para los Shipibo y Yine son de APECO, 2004. 



32. Nueva Alianza Culina 37 

33. Renacimiento 

Asháninka 

Asháninka 75 

34. Pankirentsi Asháninka 51 

35. Gran Viña de Purús Asháninka 31 

36. Catay Mastanahua 38 

37. Tres Bolas Mastanahua 59 

38. Naranjal Mastanahua 33 

39. Bola de Oro Chaninahua 42 

40. Laureano Amahuaca 40 

41. Monterrey Yine 37* 

 

Pueblo indígena Juni kuin (Cashinahua) 

Los Cashinahua, en portugués también escrito Caxinawá o Caxinauá, se 

autodenominan Juni kuin (gente verdadera o real), hablan el Hatxa kuin (idioma 

verdadero) que pertenece a la familia lingüística Pano. Cashinahua significa 

gente de murciélagos. McCallum (1989) menciona la existencia de por lo 

menos tres dialectos Cashinahua. En la actualidad, los Cashinahua viven 

distribuidos en 9 Terras Indígenas (TI) brasileñas localizadas en diferentes 

cuencas de los ríos Purús, Yurua y sus afluentes; y, en 19 poblados en el alto 

río Purús y el Curanja, en territorio peruano. El ISA (1996) estima la población 

Cashinahua de Brasil en unas 4 600 personas. 

Es poco conocido que los Cashinahua, en la época incaica, eran mitmaqkuna, 

voluntarios o forzados. Según consta una carta De Acosta (1577, citado en 

Renard-Casevitz et al., 1988:128), los Cashinahua vivían en el siglo XVI en las 

inmediaciones de una ciudadela llamada Opatari, en algún valle desconocido 

entre las montañas cercanas a Cusco bajo la tutela de los incas. Tal vez, 

durante una de sus expediciones hacia los Mojo (¿Inca Yupanqui?), fueron 

contactados e invitados por el propio Inca. El encuentro con el Inca y el deseo 

de tener acceso a los objetos de metal que habría ofrecido éste están presente 

en la mitología Cashinahua, esto demuestra una convergencia entre tradición 

oral y datos históricos. Uno de los mitos cuenta del final poco feliz de la relación 

con los Inca, los Cashinahua se levantaron y huyeron del cautiverio incaico 



(D’Ans, 1975). La mención del término caxnawa en fuentes del Siglo XVI indica 

que la denominación étnica es bastante antigua.  

Cuando se inició la invasión cauchera, los Cashinahua estaban localizadas al 

borde de las quebradas que daban a los afluentes de la margen derecha de los 

ríos Yurua, Envira, Tarauacá, Jordão, Breu, Gregorio y Riozinho. La población 

fue afectada por las correrías y las epidemias que llegaban con los foráneos. 

Se refugiaban en las cabeceras de las divisorias de agua. 

Kensinger (1975) escribe que los antepasados de los Cashinahua del río 

Curanja, a tiempo lograron evitar el contacto con los caucheros. Sin embargo, 

Aquino/Piedrafita (1992:10) señalan tomando como referencias la tradición oral 

Cashinahua del río Jordão que, al final de la década del 1910, hubo un violento 

conflicto entre Cashinahua y caucheros peruanos en el seringal Simpatía, en el 

alto río Envira a donde los Cashinahua habían sido llevados a la fuerza. El 

motín indígena terminó con la muerte de los caucheros y el saqueo del 

barracão (almacén). De miedo por eventuales represalias de los blancos, se 

refugiaron en las cabeceras del Envira. Después de una lucha entre familias 

por venganza relacionada con este evento, una parte de los Cashinahua 

decidió migrar a las cabeceras del Curanja (Perú), donde salieron de su 

aislamiento al inicio de los años de 1950.  

Desde entonces, la historia de los Cashinahua peruanos y brasileños 

nuevamente se mezcla, aún no se descarta que durante las tres décadas en 

aislamiento en el Alto Curanja hubiesen continuado los contactos con los 

parientes asentados en los ríos Jordão, Tarauacá y Envira de Brasil. Durante 

las tres décadas postcontacto (1950-1980) se produjeron diversas olas de 

migración de los Cashinahua del Perú hacia aldeas Cashinahua en Brasil y la 

consecuente migración de retorno al Perú. Un claro ejemplo es la comunidad 

de Conta, fundada por Cashinahua que volvieron al Perú, por el año 1965; sin 

embargo, por el año 1986, un grupo de Conta decidió volver a Brasil. Es pues, 

evidente que la población Cashinahua del Perú y Brasil está estrechamente 

entrelazada en vínculos de parentesco. Algunos Cashinahua poseen 

documentos personales brasileños y peruanos. 

Parentesco 

Los Cashinahua son ligados por lazos de parentesco, mitades patrilineales que 

son exógamas y grupos de nombres compartidos por generaciones alternas. El 

matrimonio ideal es con la prima cruzada. En términos tradicionales, las aldeas 

están conformadas normalmente por dos familias extensas vinculadas por 

alianzas matrimoniales que, idealmente, son el resultado de la residencia 

matrilocal y están encabezadas por dos hombres que han intercambiado 

hermanas entre sí. Uno de los dos hombres es reconocido como jefe xanen 



ibu. La única manera de obtener una mujer es mediante una relación directa 

con sus suegros (Kensinger, 1975). 

Según McCallum (1990), la idea de parentesco se basa en la noción de nabu, 

constituye una parentela bilateral ego-enfocada. Se trata de un concepto no 

absoluto, sino que es un asunto de grado    y no de inclusión o 

exclusión; puede variar desde solamente los parie ntes cercanos nabu kuin, 

hasta abarcar a todos los cashinahua nukun nabu.  

Kensinger (1975) explica la existencia de una diferenciación entre los nabu kuin 

(parientes reales) y los en nabu kuinman que son considerados parientes 

ficticios de la siguiente manera: si bien todos son parientes, todo depende de 

sus derechos, de acuerdo a deberes y obligaciones. Las relaciones son 

elásticas desde la perspectiva de interés de ego. El comportamiento implica 

entender la combinación y el uso de sus tres perspectivas al momento de 

clasificar a sus parientes: la ideal, la pragmática y la existencial; la perspectiva 

pragmática es altamente manipuladora e individualista. La existencial suele ser 

utilizada por los conciliadores que tratan de resolver los conflictos nacidos por 

la actitud de los manipuladores.  

La división en dos mitades exógamas, dua (brillo) e inu (jaguar), se manifiesta 

en el ritual de iniciación denominado tradicionalmente nixpupima, traducido hoy 

como el bautismo. En el nixpupima, los jóvenes, hombres y mujeres de ambas 

mitades, reciben nombres derivados de los seres mitológicos Inca que 

constituyen los caníbales inmortales de la luz y del jaguar, el gran depredador. 

McCallum (2002:45) señala que durante la celebración del nixpupima, los 

pequeños son mantenidos en reclusión y a dieta evitando que coman sal, carne 

o dulces. Estas restricciones se aplican a todas las personas que se 

encuentran en estado de vulnerabilidad ante el ataque de espíritus malignos. 

Los niños mascan nixo para protegerse, una planta que les pinta los dientes y 

la boca de negro por varios días. Lagrou (2002: 95) menciona como muy 

interesante en este rito, a un banco pequeño de madera artísticamente 

decorado, en el que los jóvenes se sientan durante la celebración. La 

significancia de esta ceremonia puede ser revelada a través del estudio de las 

canciones rituales que acompañan la elaboración de éste, así como del análisis 

de un mito relacionado con los contenidos de la canción.  

Economía 

La caza es considerada la actividad económica principal de los hombres, la 

agricultura ocupa una proporción considerable de su tiempo durante el año 

(Kensinger, 1975:29). Los Cashinahua distinguen 4 clases de sembríos: 

sembríos permanentes, sembríos de las riberas, de maní y sembríos 

temporales, cada tipo se distingue por estar ubicado en un nicho ecológico 

específico. 



Los Cashinahua también aplican la dicotomía: verdadero – no verdadero, para 

clasificar las plantas y los animales. Las plantas reales yunu kuin son 

esencialmente las plantas que se cultivan en la chacra o se comen con alguna 

preferencia. Los frutos reales bimi kuin son los que se recolectan en el monte. 

Los verdaderos animales proveen al hombre de carne real. En general, toda la 

comida pude ser real piti kuin y no real piti kuinnan. Los criterios que se aplica 

para esta distinción no siempre quedan claros (Kensinger 1975: 49). 

Kensinger (1975:25) escribe que para los Cashinahua lo esencial para vivir 

bien es disponer siempre de grandes cantidades de carne en sus refecciones 

diarias. Sin embargo, hoy en día, la situación ideal es un equilibrio económico 

entre las distintas actividades de subsistencia y del mercado. “Vivir bien” 

significa disponer de suficiente yuca, plátanos, maíz, maní y otros cultivos, 

después disponer de carne de caza y de la pesca, por lo menos una presa 

grande de mitayo por semana y, de preferencia, más carne que pescado, y en 

tercer lugar, disponer de algunos productos de mercado que se han convertido 

en necesidades básicas, como azúcar, sal, cartuchos, ropa, herramientas, y 

disponer finalmente de recursos naturales que se recolectan en el monte para 

la alimentación como frutos, aceites vegetales y material de construcción.  

Vivir bien para los Cashinahua implica fundamentalmente vivir en una situación 

de equilibrio económico y ecológico entre sus distintas actividades de 

subsistencia (cultivos de tierra firme y de várzea, caza, pesca y la recolección 

de productos alimenticios y no alimenticios) y las de mercado; sobre todo, las 

actividades relacionadas con la extracción de algún producto que puede servir 

como fuente de rendimiento monetario de trueque. 

Según Kensinger (1998:53), la conclusión de Siskind (1973) sobre la economía 

del sexo solo es afirmativa para las relaciones extramaritales, se espera que 

los hombres recompensen a sus amantes con obsequios de carne, perfumes, 

ropas; los cazadores pueden tener mayor suerte entre las mujeres solteras, 

pero el intercambio de carne por sexo no se da (Kensinger, 1998: 55). El 

cazador no solo entrega la carne a su esposa, también tiene la obligación, si es 

una presa grande, de repartir pedazos de carne entre los suegros y otros 

miembros de su parentela, lo que no sólo significa prestigio sino también recibe 

consideración especial en una distribución por otro cazador. 

Cosmología 

El cosmos Cashinahua contiene tres categorías básicas: seres humanos, 

naturaleza y espíritus, cada una de las cuales consiste en un componente físico 

y uno espiritual (Kensinger, 1998:68). Los espíritus pueden ser tanto 

caprichosos, agradables como maliciosos, y existe una serie de medidas 

preventivas para que no molesten a la gente. Por ejemplo, los cazadores tienen 

que cuidarse de los espíritus de los animales porque si el espíritu del animal 



tiene dificultad al dejar el cuerpo, es el caso de un animal herido que se 

escapa, puede buscar venganza (Kensinger, 1998:81). 

El mito dume kuin teneni revela las fuerzas imbatibles de los yuxi-bu, que son 

espíritus temidos. El protagonista dume kuin teneni consigue compartir algunos 

de éstos, pero es derrotado por los yuxibu. 

McCallum (2000:387) señala que, en los mitos que se refieren a las historias de 

los antiguos, los Inca parecen constituir un corpus central. Los Inca son 

foráneos deseables y peligrosos al mismo tiempo, son los espíritus habitantes 

de la tierra de los muertos llevan allí las almas de los muertos, pero también 

son el origen de muchas cosas esenciales de la cultura Cashinahua, como 

rituales, objetos materiales, conocimientos y técnicas. En los mitos, los 

Cashinahua recuerdan las ventajas de los Inca, que tenían chacras amplias y 

limpias, buenos tejidos, buena comida, aldeas bien organizadas y sabían hacer 

objetos de metal, pero, al final de todo, no tenían los atributos culturales de la 

genta verdadera, porque cocinaban y comían carne humana; no estaban 

interesados en establecer lazos matrimoniales con los Juni kuin, sino en 

comerlos. 

El mariri o katxanáwa es un ritual ligado al ciclo agrícola, algunos viejos afirman 

que los cantos y danzas realizadas durante esta celebración tienen la finalidad 

de llamar a los espíritus de todos estos vegetales a que vengan a fertilizar sus 

sembríos, para que haya mucha comida en las familias. Durante la danza que 

se realiza en esta fiesta, hombres y mujeres aluden a sus diferencias sexuales, 

burlándose unos de otros en medio de canciones y festejo (McCallum, 

1989:134). La fiesta se realiza con la cosecha del maíz verde, el primer cultivo 

que se cosecha en un sembrío. En el contexto de la fiesta se realiza 

intercambio ritual de carne de monte. Los espíritus de la fertilidad son atraídos 

por la fiesta exitosa, pero cuando no hay suficiente comida y fracasa la fiesta, 

los espíritus se van llevándose consigo a la fertilidad (Lagrou, 1991: 88). 

Chamanismo 

Los Cashinahua distinguen entre dos categorías de medicina: dau bata que 

significa “medicina dulce” y dau muka, “medicina amarga”. El especialista de la 

medicina dulce es el juni dauya que esencialmente trata al enfermo con 

hierbas, clasificando las enfermedades a tratar en dos categorías: haya, que 

son las enfermedades visibles como hongos, quemaduras, y las que el enfermo 

sienta tenei, como náuseas o dolor de cabeza. Ambas enfermedades son 

consideradas de origen natural.  

 



En cambio, el juni mukaya es el experto o chamán que practica la medicina 

amarga, la que se aplica para tratar enfermedades relacionadas con orígenes 

sobrenaturales, (Kensinger, 1973). Para tales fines esnifa polvo de tabaco, y 

entrando en trance, le permite sustraer un objeto extraño del cuerpo del 

enfermo. También prepara la bebida nixi pae (ayahuasca), que utiliza para 

averiguar en sus visiones lo que le está pasando al enfermo, consultando a los 

espíritus.  

Cultura material 

La cultura material de los Cashinahua ha experimentado profundos cambios en 

las últimas tres décadas. Las ollas de cerámica para cocinar, antiguamente una 

de las más visibles características culturales, han sido remplazadas por las de 

aluminio. En alguna manera se elabora hasta hoy algunas cerámicas y las 

mujeres de mayor edad conocen perfectamente las técnicas, por lo que existe 

la posibilidad de revalorizar los conocimientos. 

Kensinger (1975) elaboró una clasificación de los diferentes tipos de cerámicas. 

Existe, por ejemplo, los kencha que son fuentes pintadas, poco profundas, son 

elaboradas de diferentes tamaños. Los kenti son las grandes ollas de cocina 

que tenían de 15 hasta 50 cm de diámetro y de 10 a 40 cm de altura. Hay un 

tipo de olla con poca decoración geométrica, se usa exclusivamente para 

rituales. Los tsuiti son fuentes pequeñas que se utiliza para tostar maíz y maní. 

Los xumu tienen forma de calabaza y sirven para guardar agua. Los him-iti ati 

son vasijas que utilizan las mujeres para lavarse durante la menstruación. Los 

iminti aduti son vasijas que sirven para guardar perfumes y otros extractos 

vegetales. Cabe mencionar que también las cerámicas son clasificadas en 

verdaderas y no reales. Las últimas clases de cerámica utilizadas para fines no 

alimenticios son clasificadas como no reales. 

Entre las coronas y gorros se distingue 5 categorías, hay maiti (reales) y yushin 

maiti (no reales). Los gorros no reales son, sin excepción, todos los que se 

compran de los mestizos (Kensinger, 1975).  

El tejer de hamacas de algodón, bolsas, vestidos y otros objetos de telas, aún 

hoy en día es una actividad importante de las mujeres. Los textiles son 

clasificados según el uso o propósito y según la decoración. Los diseños 

elementales son geométricos, tienen que ser diseños verdaderos kene kuin, de 

acuerdo con las inspiraciones de las artesanas.  

Pueblo indígena Sharanahua 

Los Sharanahua proceden del río Tarauacá en Brasil cuyas cabeceras se 

encuentran próximas a las del Muru, Envira y Curanja. Esos ríos y sus 

pequeños afluentes se encuentran con frecuencia en su mitología (Torralba, 



1978b). Como sus vecinos indígenas, los Sharanahua fueron desplazados por 

los caucheros brasileños hacia la cuenca del Curanja. Los Sharanahua 

pensaban que los blancos los tenían embrujados y por eso buscaban refugio 

en quebradas no alcanzadas por los blancos. No se sabe con exactitud en qué 

año los Sharanahua se desplazaron al río Curanja; Siskind (1973) supone que 

fue alrededor de 1945, pero probablemente fue algunos años antes porque ya 

en 1944 algunos de ellos ya estaban viviendo en contacto con la sociedad 

mestiza. 

Cuando al inicio del siglo XIX, el lingüista Tastevan recorrió los ríos Tarauacá, 

Muru y Envira en Brasil, toda la zona estaba aún habitada por numerosos 

grupos nahua (nawa). En un documento militar brasileño de 1905 aparecen los 

Xaranauá en una lista de 20 grupos indígenas afectados por las correrías, entre 

ellos los Cashinahua y Marinahua, ubicados en los ríos Libertade y Gregorio; 

así como en tierra firme entre el Alto Envira y Alto Muru en territorio brasileño 

(Branco, 1950: 22). En los años de 1920, reaparecen los Xaranauá en un 

documento del médico de la Comisión de Límites de Brasil con el Perú, João 

Braulino, que los ubica en el río Riosinho, un afluente del Alto Envira que nace 

cerca de la cuenca del Curanja (Branco, 1950:27). Según Torralba (1978b), en 

1935 asentados ya en el río Curanja, los Sharanahua mataron un mestizo que 

les había robado una mujer, después continuaron atacando tanto a brasileños y 

peruanos, en las cabeceras del río, para llevar sus herramientas de metal. 

Siskind (1973:43) sostiene que, entre 1925 y 1950, más de la mitad, tal vez dos 

tercios de su población murieron por causa de las nuevas enfermedades 

epidémicas.  

Probablemente, por el año 1940, un grupo de Sharanahua reducido por las 

enfermedades se asentó en la quebrada Chuspi que se ubica abajo de la 

desembocadura del Curanja. Allí establecieron contactos con otros grupos de 

habla Pano que habían sido sus enemigos en otros tiempos y que, igual que 

ellos, habían sufrido de las consecuencias de la colonización forzada. En este 

tiempo, un grupo de Marinahua vivía en la desembocadura del Curanja, ya se 

había relacionado con regatones mestizos para extraer madera y otros 

productos del monte, recibiendo a cambio alguna mercadería. Los Sharanahua 

pronto aprendieron cómo funciona el sistema de enganche.  

En 1965, el ILV se instaló en el poblado de San Marcos, cerca de la 

desembocadura del Curanja, bajo el curaca Andrés, la mayoría de Sharanahua 

se trasladó a ese lugar que, en 1966, tenía 89 habitantes; entre ellos, algunas 

personas de origen Yaminahua, Amahuaca y Mastanahua (Torralba, 1978b). 

La comunidad de San Marcos se convirtió en un modelo a seguir para la 

creación de nuevas comunidades, llamadas por los pobladores “anexos”. Se 

considera anexo a un nuevo poblado formado por un grupo separado de una o 

varias familias de otra comunidad generalmente mayor; sin embargo, con el 



tiempo puede crecer atrayendo más familias y disgregarse también en nuevos 

“anexos”. Un grupo, conformado por familias Marinahua y Sharanahua, salieron 

en 1971 de Boca Curanja para fundar la comunidad de Santa Margarita (sin 

haber vivido antes en San Marcos).  

Por el año 1980, un número importante de familias de la comunidad de San 

Marcos se desprendió para formar la comunidad de Gastabala, ubicada en una 

altura debajo de la Quebrada Santa Cruz. Esta comunidad recibió apoyo del 

ILV y posteriormente de otra institución religiosa fundamentalista, Pioneer 

Mission. También el Estado se interesó por la comunidad, construyó una posta 

de salud y un local escolar. El asentamiento de la comunidad hasta hoy está 

organizado en forma de dos filas separadas por la pista de aterrizaje (hoy fuera 

de uso) construida por los evangelistas. Al final de los años de 1980, también 

Gastabala se convirtió en un foco catalizador para la fundación de nuevos 

“anexos” que son Fundo Diana (aprox. 1988), Paraíso (aprox. 1995) y Mapalfa 

(1994-95). También las otras dos comunidades Sharanahua que existen en la 

actualidad se originaron como “anexos”.  

Santa Clara se formó por separación de familias de Santa Margarita y Flor de 

Mayo, donde ya había un asentamiento de familias Yaminahua en los años de 

1950 o antes, como “anexo” de San Marcos (aprox. 1970). No cabe duda de 

que el proceso de desmembración y formación de nuevos “anexos” continúa. 

Entre las causas de disgregación podemos mencionar: problemas para 

conseguir suficiente mitayo (se complica en una comunidad de más de 100 

habitantes), pero también se ha mencionado casos de brujería y conflictos por 

el liderazgo político en la comunidad. 

Lengua 

La lengua Sharanahua es considerada por Scott (1962) como idéntica a la de 

los Marinahua; su significado es gente buena. Sin embargo, Torralba (s/f: 3) 

indica que proviene de saranahua o gente abeja porque solían comer panales 

de miel. En Sharanahua la autodemominación más común es noco caifo 

(nuestros paisanos), también se usa no fóshu (entre nosotros) o no oshia (no 

hemos mezclado). A las personas que no se considera como noco caifo los 

suele llamar con el término yora futsa (otra gente), mani futsa (otro pueblo), 

noco yora foma (no es nuestra gente). A los blancos o mestizos se los 

denomina nahuafo (Torralba, 1980:38). Siskind (1973:50) señala que también a 

los Marinahua, Mastanahua y otros –nahua (gente foránea) se incluye entre los 

noco caifo, lo que probablemente es el resultado de la extensión de los lazos 

de parentesco hacia otros grupos –nahua que fueron incorporados con éxito en 

las comunidades Sharanahua.  

 



Parentesco 

Siskind (1973: 33) señala que los Sharanahua parecen más a un cluster 

conformado por parientes que comparten la misma lengua que a una tribu que 

se caracteriza por una organización mayor. La regla de descendencia es 

patrilineal, lo que significa que no importa si la madre es Culina o Mastanahua, 

los hijos siempre son Sharanahua (Siskind, 1973:81). Los grupos de 

descendencia son exógamos, existe la obligación de buscar su pareja en la 

opuesta de la madre. Así, por ejemplo, desde el punto de vista de un ego 

masculino, todas sus primas maternas constituyen esposas potenciales. La 

regla de residencia es matrilocal, es decir el esposo tiene la obligación de vivir 

en el lugar de sus suegros. 

Economía 

Los Sharanahua fueron una sociedad principalmente de cazadores y 

recolectores que vivían en las regiones interfluviales. Debido a los 

desplazamientos constantes, apenas practicaban una agricultura rudimentaria 

en las tierras firmes de las quebradas. La residencia consolidada en las 

actuales comunidades, así como el contacto con los mestizos y religiosos, les 

ha permitido adaptar su base económica a las nuevas necesidades, ampliando 

tanto el área de las chacras como las variedades que se cultiva. También se 

observa hoy en día el uso de áreas de varzea del río Purús, permite cosechas 

sin invertir mucho tiempo y a corto plazo, hasta que comience la época de la 

creciente.  

Siskind (1973) señala que la pesca recién ocupó un lugar importante en la 

economía Sharanahua cuando los hombres después del contacto aprendieron 

a fabricar canoas, lo que les ha facilitado desplazarse a lugares de pesca 

distantes y practicarla en el mismo río. También a través del contacto con los 

mestizos y otros indígenas aprendieron la pesca con arpones, redes 

elaboradas artesanalmente y anzuelos. Tradicionalmente la pesca se hacía 

utilizando las hojas de la planta huaca, como veneno. 

Torralba (1973) y Siskind (1973) señalan la importancia de las reglas de 

distribución del mitayo entre familiares como suegros, tíos y hermanos. La 

tarea de distribución de la carne recae a la suegra o en su reemplazo a la 

esposa y, en caso de un hombre soltero, su madre o hermana mayor. Los que 

reciben tienen la obligación de compartir su carne o el resultado de la pesca, de 

esta manera generalmente no falta comida, basta que un familiar vaya a cazar 

o a pescar.  

Siskind (1973) señala que la mujer trabaja en las chacras, está vinculada con 

los vegetales, mientras que el hombre se relaciona con la carne. En la pesca, 

hay cooperación de ambos. 



Para la autora, en la caza se manifiesta una economía de sexo en que los 

hombres dan carne, las mujeres dan sexo, y el sistema se mantiene porque las 

mujeres tienen un valor económico pues la demanda por mujeres supera la 

oferta limitada. El sexo es el incentivo para la cacería, un hombre que es 

conocido por ser buen cazador tiene mejores opciones de conseguir esposa o 

amante. Entonces, el sexo debe ser ganado por el hombre, ello provoca 

tensiones continuas entre ambos sexos cuando falta carne (Siskind 1973:103). 

Cosmología 

Según la leyenda de origen, tanto los Sharanahua como las demás 

parcialidades -nahua salieron de fonati, una canasta grande. Cada grupo 

apareció con su propio gorro y se distinguió con un nombre (Torralba, 1980:38). 

Los Sharanahua recibieron el gorro del jaguar. 

La toma de Ayahuasca (shori) descrita por Torralba y Siskind, sigue teniendo 

mucha importancia en la vida Sharanahua, está relacionado a ritos de curación, 

dirigidos por un especialista (chamán) que la toma para ver la causa de las 

enfermedades y esperar que los espíritus le digan el remedio para el mal. 

Cultura material 

Sobre la cultura material y en especial sobre los cambios que se dieron en las 

últimas décadas no se tiene mucha información. El tejido de hamacas y 

chuspas practicado por las mujeres fue un aprendizaje posterior del contacto, 

aprendido de los grupos indígenas vecinos (Siskind, 1973). 

Pueblo indígena Yaminahua 

La existencia de Yaminahua en la cuenca del Alto Purús fue reportado por 

Villanueva (1902) y Cunha (1907), éste último se refirió a ellos como indígenas 

esclavizados. Uriarte (1944) distingue entre los Yaminahua semicivilicados que 

trabajaban con los patrones mestizos y los no civilizados. Sin embargo, para 

los mestizos de Puerto Esperanza la palabra Yaminahua siempre ha sido una 

denominación genérica que puede referirse a los Sharanahua, Mastanahua, 

Chaninahua, Marinahua y otros -nahua, por lo cual las referencias históricas 

con respecto a la presencia de Yaminahua deben ser tomadas con cuidado. Lo 

que puede confundir aún más a las personas externas, lo observé en un taller 

en 2004; es la costumbre que tanto Sharanahua como Cashinahua se 

denominan mutuamente, aparentemente bromeando, como Yaminahua. Como 

fue mencionado en el párrafo anterior, los Mastanahua, adoptan frente las 

personas no indígenas, la identidad de los Yaminahua cuando suelen hacer 

sus recorridos por Brasil.  

 



Los Yaminahua representan según Townsley (1988; 1994) un conjunto 

políticamente heteróclito, pero culturalmente homogéneo del que forman parte 

los Sharanahua, Mastanahua y otras parcialidades Pano; denomina el conjunto 

de esas parcialidades como grupos locales de una sola unidad étnica: Los 

Panos del Purús. 

Su economía se basa en la caza, pesca y la agricultura rudimentaria, siempre 

fueron seminómadas, cada grupo era autónomo y vinculado por parentesco 

con parcialidades vecinas. 

Dole (1998) supone que los Yaminahua, por la afinidad lingüística con los 

Amahuaca, se habrían originado por una ruptura con éstos. 

La palabra Yaminahua significa gente de hachas. Según (Townsley, 1994: 23) 

ellos mismos se llaman odi koi o gente verdadera.  

Townsley (1988:10-15) supone que numerosas denominaciones con el sufijo 

nahua, entre ellas el término Yaminahua, fueron creados por personas externas 

al propio grupo, tanto de grupos vecinos como no indígenas, al final del siglo 

XIX para satisfacer la curiosidad de los foráneos. Por ejemplo, los Yaminahua 

obtuvieron su denominación por tener la fama de robar hachas de metal de los 

mestizos, pero también responden a nombres como Dishinahua (genta 

pintada), Bashonahua (gente zarigüeya) o Shishinahua (gente coatí o manco). 

Torralba (s/f: 12) menciona que ellos eran expertos en la fabricación de las 

hachas de piedras y por eso los demás grupos venían a sus poblados para 

conseguirlas. Sin entrar aquí en mayor detalle, se debe admitir que el origen de 

estas denominaciones, que podrían ser mucho más antiguas (como el término 

Cashinahua), las circunstancias que llevaron a la fragmentación de los grupos, 

y a la interactuación entre todos los grupos, no quedan de todo aclarado.  

El territorio tradicional de los Yaminahua se encontraba antes del inicio del 

boom del caucho, lejos de los ríos principales. Como sus vecinos Amahuaca, 

eran habitantes de las zonas interfluviales, vivían en las tierras altas que se 

encuentran entre las cabeceras de los ríos Yurua y Purús. Debido a su 

ubicación en la periferia de la red de trueque entre la cuenca del Ucayali y la 

frontera de expansión portuguesa, probablemente tuvieron poco acceso a las 

herramientas de metal y estuvieron lejos de los asaltos que cometieron los Yine 

(Piro), Asháninka y Shipibo en el siglo XIX. Los principales contactos con la 

sociedad dominante surgieron el inicio de la época del caucho. 

El comerciante alemán Stegelmann (Reich/Stegelmann, 1903) describe 

algunas características lingüísticas (vocabularios) y culturales de las 

poblaciones indígenas del Alto Envira, entre ellas de los Jaminaua que 

constituyeron junto con los Cashinahua la población indígena más importante. 

Stegelmann menciona que después de su visita (en 1899) los caucheros 



comenzaron a matar y desplazar a las poblaciones indígenas en esa zona. Las 

correrías y epidemias disminuyeron fuertemente la población Yaminahua y los 

obligó a refugiarse en las quebradas menos accesibles.  

Fuentes brasileñas de la época del caucho ubican a los Jaminauá en diferentes 

sitios de las cabeceras del Yurua, Tarauacá y Envira (Branco, 1950). Los 

desplazamientos forzados llevaron a una mayor fragmentación social y política, 

aunque según Townsley (1986:22) las fricciones internas y conflictos con 

vecinos siempre ha sido una característica común de los Yaminahua. Grupos 

locales anteriormente autónomos se vieron obligados a unificarse para 

garantizar su reproducción, quedando colapsado el tradicional sistema de 

interrelación política y social. El aumento de las acusaciones de brujería por los 

numerosos muertos contribuyó aún más a la desestabilidad social y cultural.  

Después de la época del caucho, los Yaminahua quedaron fragmentados en 

numerosos grupos locales en las cabeceras de los ríos Yurua, Envira, Purús, 

Chandless, Yaco y Manu. En la época poscaucho, los grupos remanentes de 

los Yaminahua se caracterizaron por la vida en aislamiento de la sociedad 

dominante, pero también emprendieron viajes hacia los puestos avanzados de 

la colonización en Brasil y Perú, en búsqueda de herramientas de metal e 

incluso armas de fuego cuyo uso aprendieron de los caucheros. El 

restablecimiento de contactos con la sociedad dominante, generalmente con 

algún patrón local, se dio en diferentes tiempos y circunstancias a partir de los 

años de 1940 en el Alto Purús (Perú) y Yaco (Brasil); en los años de 1960, en 

el Alto Yurua (Perú) y Alto Acre (Brasil); en los años de 1980, en el Manu / 

Mishahua (Perú). Es probable que entre los grupos indígenas en aislamiento se 

encuentren parcialidades de los Yaminahua.  

Una o varias parcialidades de los Yaminahua que se encontraron en el Alto 

Purús entraron tal vez en contacto, por el año 1940, con mestizos que los 

engancharon para trabajar la madera y caucho. Algunos Yaminahua vivían en 

la desembocadura del Curanja y en Flor de Mayo, en los años 1950 y 1960. 

Posteriormente se integraron a las comunidades Sharanahua, Chaninahua y 

Mastanahua. Hoy no existe comunidad alguna de los Yaminahua en el Alto 

Purús.  

En la actualidad, la población Yaminahua vive dispersa en tres países: Brasil, 

Perú y Bolivia. La mayor parte vive en el Estado de Acre, Brasil (Terras 

Indígenas Mamoadate, Cabeceiras do Acre, Envira; Rio Gregorio, Rio Brajê y 

Igarapê Preto), en el Perú (CCNN de Raya, Sepahua) y en Bolivia (río Acre).  

Como los otros pueblos Pano, los Yaminahua tienen una compleja cosmología 

dualista, la cual clasifica tanto la sociedad como la naturaleza en dos clases 

simbólicas, roa y dawa, que son consideradas al mismo tiempo opuestas y 

complementarias. No queda claro en qué grado el sistema dual de 



descendencia patrilineal todavía forma parte de la cultura contemporánea. 

Townsley (1994: 24) señala que según investigaciones entre los Yaminahua del 

Alto Yurua ya no existe el dualismo en la organización social, que se manifestó 

en un sistema de mitades exógamas coexistentes en las comunidades, entre 

las que se realizó el intercambio recíproco de mujeres. Cada mitad tenía un 

conjunto de atributos simbólicos tales como ciertos nombres, canciones y 

estilos de tatuaje que la contrastaban con otra mitad. Las tensiones entre el 

orden dual y el entorno social, los procesos de asimilación cultural han 

trastornado la organización dual. 

El grupo residencial era denominado kaiwo o aquellos que crecen juntos; sin 

embargo, los límites de las diferentes categorías de autodenominación aún son 

confusos (Townsley, 1994:330). La aldea típica era una unidad doméstica 

extensa formada en torno a una pareja, cuyos miembros tenían mayoría de 

edad, alrededor de ellos se agrupaban las casas de sus hijas casadas e hijos 

políticos de los hijos de éstos últimos. La regla de residencia era uxorilocal, el 

yerno tenía que trabajar un tiempo para los padres de la esposa, después 

podía mudarse. 

En la cosmología Yaminahua, todo ser del mundo: seres humanos, plantas o 

animales, tiene un espíritu que vive en un mundo paralelo al mundo físico. Los 

espíritus o yoshi dan vida a los organismos y son responsables de las 

enfermedades, la muerte y muchos acontecimientos cotidianos (Townsley, 

1988).  

En su mitología, los foráneos eran más poderosos que los Yaminahua, por eso 

tuvieron que robar el fuego, yuca, maíz, plátanos a los extraños. En la 

asimilación al mundo mestizo trataban de apropiarse de los nuevos poderes de 

los blancos, igual como sus antepasados mitológicos. 

Pueblos Mastanahua, Marinahua, Chaninahua 

Los tres pueblos son muy próximos cultural y lingüísticamente a los 

Yaminahua. Mastanahua significa gente que clava; Marinahua gente de añuje y 

Chaninahua gente mentirosa. No podemos decir que son sus referencias 

propias, apenas podemos afirmar por el breve contacto con ellos, que los 

Mastanahua utilizan la palabra yora (gente) para referirse a sí mismos. No 

existen estudios específicos sobre estos tres pueblos, así que nos limitamos 

solo a algunas informaciones históricas y a su vida actual, datos que se 

levantaron durante las visitas a las comunidades del Alto Purús en 2003-2004 y 

otros datos encontrados en la literatura. Lo más probable es que los tres 

grupos tienen estructuras sociales y creencias similares a las de los 

Sharanahua y Yaminahua.  

 



Igual como los Sharanahua, Cashinahua y Culina fueron desplazados de las 

cabeceras de los ríos Envira y Yurua donde vivían a final del siglo XIX. 

Stegelmann (1903) ubica a los Chaninahua o schahninaua en la margen 

derecha del Alto Envira, en la quebrada Riosinho, en vecindad de los 

Kaschinaua y Jaminaua, y otros grupos que para Stegelmann pertenecían 

lingüísticamente al mismo grupo. No tenemos informaciones precisas de sus 

desplazamientos, pero los tres grupos aparecieron posteriormente en el Alto 

Curanja y -según Torralba (1978a)- en los años de 1940 los Marinahua (y tal 

vez los demás grupos) ya estaban trabajando con patrones mestizos. Los tres 

grupos vivían por el año 1960 en la desembocadura del Curanja y se integraron 

a la misión dominica hasta su clausura en 1964 (Torralba, 1978a). 

Posteriormente, los caminos de los tres grupos se separaron, como se explica 

a continuación. 

Los Marinahua que, en los años 1950, ya eran un grupo disminuido, buscaban 

una alianza estratégica con los Sharanahua, con los cuales establecieron 

relaciones matrimoniales. Se instalaron río arriba de la desembocadura del 

Curanja en Santa Margarita. Hoy en día difícilmente se puede diferenciar a los 

Marinahua de los Sharanahua.  

Los Chaninahua migraron río abajo, primero a un lugar llamado Pikiniki (hoy 

una comunidad Cashinahua) y después a Bola de Oro, ubicado a una vuelta y 

media aguas abajo de Puerto Esperanza, donde existe una cocha con el mismo 

nombre. Sigue siendo su único lugar de residencia. Existen lazos matrimoniales 

desde hace varias décadas con los Mastanahua.  

Por el año 1973, los Mastanahua se instalaban río abajo en la planicie de 

Catay, en vecindad de los Culina, donde había existido hasta los años de 1940 

un poblado de mestizos. Cabe mencionar que Catay fue el lugar más poblado 

del Alto Purús, con una población mayor de 1 000 personas (Cunha, 1907), al 

inicio del Siglo XX. Posteriormente se inició un proceso de separación de 

familias extensas y se crearon las nuevas comunidades: Tres Bolas y Naranjal. 

Con frecuencia los Mastanahua se desplazan hacia la localidad de Santa Rosa 

en Brasil, lo hacen para vender sus productos y buscar trabajo. Es frecuente 

que los contraten como jornaleros en la época seca, cuando los agricultores y 

ganaderos brasileños buscan personal. Los adultos Mastanahua hablan con 

fluidez el portugués. En Brasil, suelen identificarse y confundirse como 

Yaminahua, lo que les facilita la comunicación con las autoridades, pues los 

Yaminahua son ampliamente conocidos en la región brasileña y les facilita el 

acceso a beneficios como atención de salud y alojamiento por parte de la 

FUNAI y FUNASA. También emprenden viajes más largos hacia las ciudades 

brasileñas de Sena Madureira y Río Branco, donde se apoyan a una red de 

contactos (y tal vez de parentesco) con los Yaminahua residentes en Brasil.  



Pueblo indígena Amahuaca 

La lengua Amahuaca pertenece a la familia lingüística Pano. La identidad 

Amahuaca no siempre es bien definida por la fragmentación en numerosas 

parcialidades que a su vez tienen nombres propios, muchos de ellos terminan 

con el sufijo –nahua; como, por ejemplo: Inohuo (gente jaguar), Ronohue 

(gente anaconda) o Shähuo (gente guacamayo colorado). No se sabe cuántos 

de estas parcialidades aún viven, ni se puede establecer con claridad en 

algunos casos, si eran Amahuaca o pertenecían a grupos Yaminahua (Dole, 

1998,134). La lengua hablada por los Amahuaca y Yaminahua, así como su 

cultura son muy similares (Verswijver, 1987), lo que indica que ambos se han 

separado en tiempos recientes. Ambos grupos mantienen relaciones estrechas 

hasta hoy, de una especie de simbiosis, en donde los unos ambicionan algo de 

los otros, y los otros algo (diferente) de los contrarios, y esa situación genera 

agresiones, en el pasado dio lugar a muchos enfrentamientos.  

Según Dole (1998:133), la palabra Amahuaca se pronuncia amin waki, que 

significa hijos del ronsoco o capibara. Los Amahuaca explican que 

antiguamente los ronsocos podían cantar en su idioma. Los Yine utilizaban el 

término despectivo gipeteneri (la misma traducción) para referirse a los 

Amahuaca. Sin embargo, la aceptación general del uso de la palabra 

Amahuaca como autodenominación, se ha dado en tiempo reciente; antes se 

identificaron a sí mismos como Juni kuin (gente verdadera, que coincide con la 

autodenominación de los Cashinahua), también de acuerdo al nombre de las 

respectivas parcialidades. Se supone que los Yine, quienes actuaron como 

intermediaros desde la época colonial entre la sociedad dominante y los otros 

pueblos indígenas, traspasaron el uso de este término a la clasificación de 

parcialidades Pano en general (Dole,1998). 

Al iniciarse la expansión cauchera, las fuentes históricas ubicaban a los 

Amahuaca en la región geomorfológicamente formada por una meseta que 

separa la cuenca del Ucayali de las cuencas del Yurua y Purús. La meseta es 

profundamente disectada y tiene una altura que varía entre 520 y 600 metros 

sobre el nivel de mar (Dole, 1998:130). 

Ya antes de iniciarse la época del caucho, los Amahuaca fueron durante siglos 

duramente perseguidos por sus vecinos Yine (Piro), Conibo, Shipibo y 

Asháninka que buscaban capturar esclavos para cambiarlos por herramientas 

de metal a comerciantes mestizos de la cuenca del Ucayali. Por los constantes 

ataques que diezmaron fuertemente la población, los sobrevivientes se 

tornaron hostiles ante cualquier intento de intromisión a sus territorios. Los 

Amahuaca tuvieron que alejarse de los cursos bajos de los tributarios orientales 

del Ucayali, refugiándose entre las colinas que separan las cabeceras. Para su 

mala suerte, los primeros caucheros abrieron sus rutas de acceso al Yurua y al 



Purús a través de los varaderos donde se habían refugiado los Amahuaca y se 

inició una feroz campaña para esclavizarlos y masacrarlos.  

La población Amahuaca se redujo notablemente, también por el resultado de 

las enfermedades infecciosas introducidas por los foráneos no indígenas, las 

guerras contra los vecinos Yaminahua y otros grupos, igualmente desplazados 

por los caucheros. Los sobrevivientes se agruparon en pequeños 

asentamientos dispersos conformados por familias extensas relacionadas entre 

sí, encontrando nuevamente tranquilidad cuando se acabó el comercio del 

caucho. 

En los años de 1930, algunos grupos Amahuaca fueron integrados en el 

sistema de enganche y habilitación por algunos patrones madereros en el 

Ucayali y Urubamba, junto con Yine y Asháninka. En estos años también se 

dieron contactos con los misioneros dominicos. Ellos, en 1947, instalaron una 

misión en la desembocadura del río Sepahua en el Bajo Urubamba; ésta atrajo, 

en las décadas posteriores, a familias de varios grupos indígenas, entre ellos 

Amahuaca. En el mismo año, fue instalado un puesto militar en el varadero del 

río Inuya, el cual se convirtió en otro punto de atracción para los Arahuaca, allí 

podían canjear herramientas de metal (hasta 1958).  

De 1953 a 1968, el ILV tuvo una misión en el mismo varadero, que congregó a 

algunas familias provenientes de poblados vecinos (Dole, 1998:152). Resultado 

de las migraciones hacia las misiones de los dominicos y del ILV, las 

desarticulaciones posteriores y los desplazamientos promovidos por patrones 

maderos dan como resultado la distribución contemporánea de la población 

arahuaca, que es dispersa y fragmentada. Hoy en día los Amahuaca viven en 

la Misión de Sepahua, en la CN Jatitza cerca de Atalaya, en la CN San Martín 

en el río Inuya, en la CN Laureano en el Alto Purús, en la CN Boca Pariamanu 

en el departamento de Madre de Dios y en varios asentamientos pequeños 

compuestos por unas pocas casas ubicadas dispersas en su territorio de 

refugio histórico. Hace 20 años, Verswijver (1987) estimó la población total de 

Amahuaca en 400 a 600 personas. No hay datos confiables sobre la población 

contemporánea. Es probable que en la actualidad una cifra alrededor de 1000 a 

1200 personas se acerque a la realidad.  

La fundación de la CN Laureano data de inicios de los años 1980. El hombre 

de mayor edad del grupo, Santiago, había matado en una pelea entre grupos 

familiares Amahuaca a un hombre en el varadero del río Inuya y tuvo que 

abandonar la zona ante las amenazas de venganza del grupo opositor. Desde 

entonces suelen circular ocasionalmente entre el Purús, Sepahua o Inuya para 

visitar a parientes.  

 



El grupo de Amahuaca mantiene lazos matrimoniales con sus vecinos 

Sharanahua de Gastabala. El curaca del lugar tiene una hija casada con un 

Sharanahua de Gastabala, su yerno vive respetando la regla matrilocal en la 

comunidad Amahuaca. La alianza matrimonial facilita a los Amahuaca a 

integrarse en las redes de solidaridad y de apoyo mutuo de la comunidad 

mayor. 

Las familias Amahuaca se mudan frecuentemente a un nuevo sitio. Practican 

una agricultura de gran movilidad, normalmente la caza provee más proteínas 

que la pesca. La recolección completa las actividades económicas que -en el 

caso de Laureano- sólo marginalmente están relacionadas con el mercado. 

Pueblo indígena Shipibo 

Cunha (1907) es el único autor que menciona la presencia de Sipivos, Conibo y 

Samas en el Ato Purús, refiriéndose a las barracas caucheras en el río Curanja. 

Probablemente entre otros grupos étnicos también fueron traídos Shipibo y 

Conibo como trabajadores esclavizados a la zona del Purús. También es 

probable que ellos volvieran a sus lugares de origen cuando quebró la 

economía del caucho, no existen informaciones posteriores sobre su presencia 

en la zona.  

Los Shipibo hablan una lengua que pertenece a la familia lingüística Pano que 

se diferencia en mayor grado de las lenguas Pano hablados en el Alto Purús.  

La única presencia actual de Shipibo en la región se registró en 2003-2005 en 

Puerto Paz, una comunidad fundada por los misioneros norteamericanos de 

Pioneer Mission en el Alto Curanja, ubicada en los linderos de la Comunidad 

Nativa de Balta con la Reserva Comunal Purús. La presencia se limitó a pocas 

familias (en 2004, hemos contabilizado 3 familias; aproximadamente 20 

personas), las que fueron traídas en 2003 de Pucallpa con fines netamente 

preselectivos.  

Además de los Shipibo, estaban viviendo en la comunidad dos familias 

Cashinahua. Siguiendo la misma estrategia empleada en el Alto Purús para 

fundar la CN Monterrey (Yine), los misioneros creían que un grupo de Pano-

hablantes formado en sus propios centros de doctrina religiosa, podría facilitar 

el rastreo de indígenas Pano o “Curanjeños” en aislamiento y su integración 

posterior en el seno de una comunidad organizada según principios religiosos. 

No se tiene informaciones recientes si los Shipibo continúan trabajando en 

Puerto Paz o en la misma CN Balta; sin embargo, los propios misioneros 

norteamericanos habían optado por salir de la zona en 2005 limitándose desde 

entonces a visitas periódicas y comunicaciones radiales. 

 



Pueblo indígena Madijá (Culina) 

Los Culina (también se escribe en la literatura especializada Kulina) viven en la 

actualidad distribuidos en comunidades tanto en el Perú como en Brasil; sin 

embargo, la mayoría radica en los ríos Yurua y Purús en Brasil. Ellos se 

autodenominan Madijá que significa los que son gente. Su idioma pertenece a 

la familia lingüística Arawa a la que pertenecen además del Culina, las lenguas 

Dení, Yamamadí y Paumarí (todos presentes en Brasil). 

Los Madijá (Culina) practican un estilo lingüístico femenino que se diferencia de 

un habla masculino: hay oclusión de vocales, condensación de palabras 

enteras, todo eso apunta hacia la existencia de un universo lingüístico 

femenino particular.  

Existe poca información histórica acerca de los Madijá (Culina). En el informe 

de Chandless (1869), en su viaje de surcada al río Yurua, aparecen por primera 

vez referencias acerca de los Culina, también llamados corinos o kulinos. 

También Altman (1988:2) confirma que vivían originalmente en el Alto Yurua y 

afluentes.  

Los primeros contactos regulares de los Madijá (Culina) con personas de la 

sociedad dominante se dieron en la época del caucho. A fines del siglo XIX se 

inició la penetración de caucheros brasileños en las cabeceras del Yurua y 

ocurrieron las tristemente famosas correrías. Ante los peligros externos, los 

Madijá se desplazaron hacia el Alto Envira y Alto Purús (Altman, 1988:2), 

buscando refugios en los trechos más accidentados de los ríos en la zona 

fronteriza entre el Perú y Brasil. También las enfermedades occidentales como 

dori japodse (probablemente sarampión) cobraban muchas víctimas en los 

años poscontacto (Altman, 1988:2).  

Los Madijá (Culina) de Brasil continuaron siendo explotados en la extracción de 

caucho hasta los años de 1940, fue cuando la demanda por mano de obra en 

los seringais nuevamente se incrementó, entonces se les presionó para entrar 

en relaciones de dependencia con algún patrón. Desde entonces se produjeron 

desplazamientos de Madijá hacia las aldeas de los blancos (Altman, 1988). En 

1984, los Madijá del Alto Purús brasileño realizaron una alianza con sus 

enemigos históricos, los Cashinahua, para solicitar el reconocimiento de una 

Terra Indígena en común, la demarcación oficial finalmente se logró en 1996.  

Los Madijá (Culina) del lado peruano -según informaciones recogidas entre 

ancianos en San Bernardo en 2004- vivieron un tiempo en la quebrada 

Maniche en el Alto Purús, de ahí pasaron a la quebrada Balta en el Curanja. A 

fines de los años de 1950, partieron río abajo, se asentaron en poblados 

dispersos en la quebrada Shampuyacu y otros lugares cercanos. En 1962, se 



instaló el ILV en un sitio llamado San Bernardo. Se formó una nueva 

comunidad, la que en años siguientes se convirtió en foco de atracción para los 

Madijá (Culina) que vivían dispersos. Posteriormente, algunas familias se 

separaron y formaron nuevas comunidades: Nueva Alianza, Pozo San Martín, 

Shampuyacu y Alberto Delgado. También hubo una migración de familias hacia 

la Terra Indígena Alto Purús en Brasil. 

La comunidad de Zapote se formó antes de 1960 por la migración de un grupo 

de Madijá procedente de las cabeceras del Envira en Brasil. En 1968, tenía 50 

habitantes (Ruef, 1973). Comparando con los 67 habitantes que tenía Zapote 

en 2004 según el censo comunal, de los cuales, apenas encontrados unas 30 

personas o tres familias, se observa que la comunidad presenta un desarrollo 

poblacional atípico. En casi 40 años, la comunidad no creció en población ni se 

realizó el típico proceso de desintegración para formar “anexos”.  

Tampoco hubo migración importante hacia las comunidades Madijá (Culina) de 

río abajo. La alta inestabilidad poblacional se debe obviamente a las estrechas 

relaciones que las familias mantienen con comunidades Culina del río Envira 

(Brasil), ello los lleva a desplazamientos regulares hacia esa región. Tal vez 

Zapote constituye apenas una residencia itineraria o secundaria para sus 

pobladores; sin embargo, falta mayor investigación al respecto. Los comuneros 

nos informaron que existe una trocha de acceso a la cuenca del Alto Envira (4 

días de caminata), partiendo de la margen izquierda del territorio de la 

comunidad.  

Parentesco 

En el matrimonio Madijá (Culina) existe una serie de reglas que ambos sexos 

deben cumplir. El marido debe obligaciones al suegro en retribución a la 

concesión de la esposa, a su vez recibe en manaco (retribución) favores de 

obligación de sus cuñados por cuidar a la hermana. Éstos se manifiestan en 

trabajos colectivos, como la tala de árboles para hacer chacras, y la 

construcción de casas. La mujer y el hombre deben ofrecer regalos en cambio 

de sus favores, necesidad que se expresa incluso públicamente, como en el 

ritual de Coidsa, en el cual los hombres retornan del monte trayendo alimentos 

que entregan públicamente a sus esposas. 

Los niños, hombres, ancianos y los muertos ocupan lugares distintos en la 

organización social siendo las categorías etarias las siguientes (Silva, 1997):  

 

 



• Niños:  

nono = recién nacido, no gente;  

ejedeni = niño. 

• Jóvenes; 

dsabisso/dsohuato = jóvenes (chico/chica 

adolescente); 

maqquideje dsabisso = jóvenes no casados; 

amoneje dsohuato = jóvenes casados, pero sin 

hijos. 

• Adultos:  

maqquideje/ amoneje: hombre/mujer casada, con 

hijos, personas que cazan y hacen chacras;  

jadahi/ jadani: anciano/anciana.  

Las parejas preferenciales para la relación matrimonial son los primos cruzados 

bilaterales, normalmente de un clan (sib) aliado que no tiene conflicto por 

motivo de dori (fetiche, al parecer una piedra con propiedades muy especiales). 

Hay una expresión en Culina para los primos cruzados, ohuini, que significa “la 

persona que es prometida” (Silva, 1997). 

Las relaciones de parentesco, los grupos de descendencia (o sib) y los 

mecanismos de reciprocidad interactúan como una red de comunicaciones; de 

tal forma que las varias esferas de lo social están relacionadas por un 

denominador común: el manaco (el sistema de reciprocidad Madijá) que orienta 

y define las opciones matrimoniales y las alianzas políticas. Los Madijá (Culina) 

utilizan la misma palabra manaco también en un sentido negativo para referirse 

a una venganza por brujería (Altman, 1988:21).  

Uno de los rituales más importantes entre los Madijá (Culina) es el dossehe (el 

ritual de mandar), que es una forma de animar a la comunidad principalmente 

en periodos de escasez de alimentos. Las mujeres son las principales 

protagonistas en este ritual, que comienza con canciones en que las mujeres 

llaman a los hombres para que salgan al monte para cazar o pescar. Los 

hombres, entre casados y solteros, deben cumplir la tarea en forma colectiva si 

no quieren recibir un trato de desprestigio de parte de las mujeres. Cuando 

vuelven a la comunidad son recibidos con cantos por las mujeres. Ruef (1972) 

que había observado el ritual en Zapote, subraya la aparición de expectativas 



sexuales en el ritual, los que se manifiestan en la distribución de la carne por 

parte de los hombres.  

Altman (1988) menciona que también los hombres pueden llamar a dossehe, 

por ejemplo, cuando existe alguna necesidad para salir a recolectar frutos u 

otros productos del monte. En este caso, los hombres tienen que encargarse 

durante la ausencia de las mujeres de los trabajos de la casa.  

Los Madijá practican un sistema clánico que es exógamo, totalizándose unos 

76 tipos de clanes, cada uno de éstos caracteriza un grupo de descendencia. 

Los nombres de los clanes se refieren a un animal o vegetal que simboliza la 

clasificación totémica (Pollack, 1992).  

Música 

Las personas que han pasado algunos días en una comunidad Madijá (Culina) 

se dan cuenta de la importancia de los cantos en la vida cotidiana, tanto vocal 

como instrumentalmente. Se escucha cantando a las mujeres cuando cocinan, 

o mientras trabajan sus artesanías, pero menos frecuente es el canto diario 

entre los hombres. De noche se escucha a hombres y mujeres tocando sus 

flautas, cantos de ajie al amanecer y los particulares sonidos del arco musical: 

o jijiti (Silva, 1997). Este mismo autor señala que la mayor parte de las 

canciones tiene estructuras rítmico-melódicas más o menos regulares.  

Para Silva, la música actúa como portadora ideal de significados. Cuando tocan 

sus instrumentos, como las flautas totoré y boboreré, así como el arco musical 

jijití, las melodías y ritmos guardan semejanzas con las canciones. Conocidas 

por todos, funcionan independientes de las palabras. La música actúa como un 

hilo conductor laberíntico, en el cual el mundo de los espíritus, lo mítico y la 

naturaleza forman un todo. 

La categoría de música ritualista se llama ajie. Muchos ajie son antiguos y 

relacionados con el chamanismo y, normalmente, son usados en sesiones de 

cura para extraer el fetiche (dori) del cuerpo del enfermo (Silva, 1997). 

Chamanismo 

Para los Culina, las enfermedades son básicamente causadas por dori 

(fetiche), se manifiesta en la forma de un objeto que entra en el cuerpo de la 

víctima a través de inserción mágica, puede ser una pequeña piedra, un 

pedazo de palo, que causará mucho dolor en el cuerpo del enfermo. Sin 

embargo, también hoy en día reconocen que hay las enfermedades de los 

blancos dsama coma (literalmente tierra enferma). Su sistema de creencias 

invariablemente las atribuye también al dori que, si no las provoca 

directamente, actúa en el sentido de predisponer a enfermarse (Pollack, 1992). 



Quien lanza el dori es siempre el dsopinejé o chamán (Polack, 1992:27). El 

chamanismo es un asunto masculino. El chamán puede hacer los dos 

extremos: daña y cura las enfermedades causadas por un dori. Los chamanes 

son capaces de ver en sus sueños el movimiento de animales desde el mundo 

subterráneo, donde viven sus espíritus tokorime. El chamán se transforma en 

un espíritu, posibilitado por su habilidad y de la presencia de una substancia 

dori en su cuerpo.  

El uso de tabaco es un medio de transformarse en chamán. Los espíritus 

generalmente toman la figura de algún animal, por ejemplo: el sajino y el 

jaguar, pero también pueden asumir la forma de personas. Los cantos 

chamánicos -de ajie- y los cantos de rami jinete y mariri rami son creados 

apenas por los hombres. El acto de curar y transformar es colectivo y 

básicamente femenino, si bien el chamán es quien dirige el ritual, es 

acompañado por un grupo de mujeres cantando junto al enfermo para 

domesticar el dori salvaje en el cuerpo del enfermo. 

Los chamanes también pueden practicar en otro plano la brujería, el manaco 

negativo, usando sus poderes para enviar o devolver el dori al enemigo. Como 

el propio chamán tiene dentro de sí el dori, es apenas la extrapolación de los 

límites de la sociabilidad que lo transforma en desequilibrio o enfermedad 

(Silva, 1997).  

Cosmología 

Los Culina encuentran en su cosmología un delimitador espacial para los 

seres, espíritus, animales y plantas. Se trata resumidamente de su concepción 

visual del cielo, de la tierra y de los lugares que hombres y animales ocupan 

desde un punto de vista geocéntrico. La cosmología supone la existencia de 

espacios amplios y, en ellos, lugares especiales. Los espacios son meme 

("cielo"), nami ("tierra") y nami budi ("subsuelo de la tierra"). Los lugares 

específicos son dsamarini ("el lugar del água") y otros. 

Los hombres, animales y plantas viven en nami ("tierra"), en cuanto que los 

espíritus ocupan el mundo subterráneo, nami budi. Los animales de caza, 

como todos los animales también viven en nami budi, subiendo a la tierra para 

ser cazados por los hombres. El chamán cuando bebe rami (ayahuasca) o a 

través de sus sueños, tiene la capacidad de entrar en contacto con el mundo 

de nami budi, visitando las grandes aldeas subterráneas donde viven los 

espíritus y trayendo los animales a la superficie y próximos a la comunidad. 

Todos los hombres y mujeres fueron creados por los héroes mitológicos 

Tamaco e Quira, incluso la gente blanca, pero solamente los Culina son 

considerados gente verdadera: Madijá.  



Cultura material 

La cultura material tradicional ocupa un lugar importante en la vida cotidiana de 

los Madijá (Culina), como en la de sus vecinos Cashinahua; es rica en 

expresiones simbólicas y apreciada por su calidad de fabricación.  

Los Madijá (Culina) dominan las técnicas de cultivo y procesamiento de 

algodón, de cual producen sus ropas, que tiñen con colores naturales, así 

como sus hamacas, bolsas de diferentes tamaños y cinturones. Esos productos 

son comercializados esporádicamente en la localidad de Santa Rosa o a otras 

personas que se encuentran de paso por sus comunidades. 

También es común la elaboración de collares con dientes de animales, semillas 

y de piedras, a éstas últimas a veces les atribuyen propiedades mágicas. Si 

hay un producto artístico digno de ser destacado en la cultura material Madijá, 

es el tallado que realizan los hombres, se hacen de madera fina oscura y 

veteada, logran figuras pequeñas de la fauna que le es significativa: mamíferos, 

aves, peces, quelonios. Todos estos tallados tienen un acabado pulido muy 

fino. Lo más admirable es la abstracción de la forma que de cada especie 

logran. Son muy preciados en el mercado externo. 

La fuente más importante sobre la alfarería de los Madijá (Culina) es Adams 

(1979b) que realizaba sus estudios en San Bernardo (Perú). Según la autora, 

los Madijá (Culina) distinguen tres colores disponibles de arcilla que se 

emplean en la alfarería: macconi (rojiza), huessini (clara) y ssohueni (oscura). 

Las arcillas rojiza y oscura se encuentran en las cabeceras de las quebradas, 

mientras la clara se halla en los pantanos donde la palmera maro (Mauritia 

flexuosa o aguaje) es abundante. La arcilla de la ribera de los ríos no se utiliza, 

porque resulta muy pegajosa, prefieren la que tenga características cohesivas y 

elásticas. Por lo general, las mujeres de mayor edad son las que practican la 

alfarería, son llamadas “dueñas del conocimiento”. No obstante, algunos 

hombres de edad a veces hacen artículos de arcilla que utilizan en ritos 

chamánicos. Los Madijá (Culina) tienen varios tipos de piezas de cerámica, 

cuyos nombres esencialmente representan las características de su forma: 1) 

(huaco), forma de copa y casi plana; (dehoho/ssore), fuente tendida; 3) (coripi, 

dsipa), forma de calabaza; 4) (maroede) vasijas; 5) (jojori) cántaro.  

Pueblo indígena Yine (Piro) 

A los Yine también se les denomina en la literatura y el hablar común como 

Piro. Yine es la autodenominación, significa humanidad por excelencia. Entre 

los Yine (Piro) se ha dado cuenta de ocho clanes, los cuales en el Perú 

generalmente han evolucionado hacia referencias geográficas (los del bajo 

Urubamba, Yine Yami; los de Madre de Dios, Yine Manu gajene; los del Bajo 

Ucayali, Coshabatay gajene); sin embargo, en Brasil se mantiene la 



denominación clánica original, Manchineri (Manxineru, del manxi, tamamurí, 

árbol silvestre cuyo fruto es de color amarillo y su corteza blanca; neru, linaje) 

que hoy en día viven en el río Yaco (TI Mamoadate). 

La lengua de los Yine (Piro) es denominada Yineru-tokanu (palabra de la 

humanidad) pertenece a la familia lingüística Arawak, presenta variaciones 

lectales entre los Yine del Urubamba, del Manu y los Manchineri, estas 

diferencias son observadas por ellos mismos, pero no llegan a interferir en la 

buena comprensión del mensaje ni a ser objeto de exclusión (Smith, 2003).  

Para comprender al pueblo indígena Yine, es necesario conocer que la mujer 

posee un rol decisivo en la organización de su sociedad. Las relaciones de 

parentesco derivan de la mujer. Álvarez (1970) lo describió, el hijo de una mujer 

Yine es Yine; para el caso de los hijos de los hombres la situación es relativa a 

otros aspectos; a ello hay que añadir que según Gow (1991), los Yine se 

conciben a sí mismos como un pueblo de sangre mezclada nacido del 

matrimonio entre personas de diversos grupos culturales vecinos como 

Asháninka, Matsiguenka y Amahuaca. La matrilinealidad es uno de los rasgos 

sociales más importantes para el pueblo indígena Yine en términos de la 

vigencia de normas morales, cohesión y reciprocidad, identidad cultural, 

relación con otras culturas, mantenimiento de sus conocimientos. Con ello no 

se desvirtúa el rol del hombre Yine, son ellos quienes desde siempre han sido 

los guías de su pueblo. De cualquier manera, la figura de la mujer se destaca 

en los tiempos actuales, ya asume cargos dirigenciales y se mantiene como 

consejera, que ha sido uno de sus roles tradicionales más importantes al 

interior de su sociedad.  

Los Yine han sido comerciantes por excelencia. Su papel de intermediarios 

entre las poblaciones andinas de Cusco y la selva central está documentado en 

un periodo que va desde la época incaica, hasta principios del siglo XX. 

Además de muchos productos del bosque (plumas, animales como loros y 

monos y otros), comercializaron la sal de los cerros en la selva central hacia la 

selva y sierra sur; traían de regreso herramientas de bronce, posteriormente de 

fierro y otros productos. Este comercio se centró en la cuenca del Urubamba-

Ucayali. También mantuvieron vínculos comerciales, además de parentesco, 

con sus paisanos ubicados en las cuencas del Purús y Acre.  

El informe de Chandless (1866) documenta la existencia del eje de intercambio, 

desde la cuenca del Ucayali hasta los poblados brasileños del Purús manejado 

por los Yine. Smith (2003) añade que los Yine mostraron a Carlos F. Fitzcarrald 

el varadero que comunicó la cuenca del Camisea-Urubamba con la del Manu-

Madre de Dios.  

 



En la época del caucho, los Yine (Piro) fueron uno de los primeros pueblos 

indígenas absorbidos en un proceso dislocaciones demográficas y sociales, y 

afectados por serias epidemias. El hecho en sí es que los patrones caucheros 

reclutaron Yine (Piro) por la fuerza o por engaño y los trasladaron a los centros 

de extracción gomera, entre ellos a la cuenca del Alto Purús. Cunha (1907) da 

cuenta de su presencia entre otros grupos indígenas, en las barracas del río 

Curanja. También fueron Yine (Piro) junto con algunos Amahuaca que, en 

1913, durante una rebelión mataron al cauchero peruano más poderoso de la 

región, Carlos Scharff, en su puesto cauchero en el río Caryacu (río De las 

Piedras). Sin embargo, no hay indicios de que algún grupo Yine se haya 

quedado en la región posteriormente. En la época poscaucho fueron insertados 

en sistemas de enganche y habilitación por patrones de caña de azúcar, 

barbasco y más recientemente madera. Por entonces, se quebró su 

comunicación con los Manchineri, situación que en los últimos diez años se 

viene reconstruyendo, pero por la cuenca la zona de Iñapari (Madre de Dios). 

Los Mashco-Piro que viven en aislamiento también hablan una variante de la 

lengua de los Yine; es muy probable que representen una parcialidad con 

identidad propia. A su vez, es obvio que este grupo, al verse amenazado por 

las atrocidades que cometieron los caucheros, se replegó al interior del bosque. 

Los Yine de la CN Monterrey tienen presencia en el Alto Purús desde 1998, 

cuando fueron traídos con el apoyo económico de la organización evangélica 

norteamericana Pioneer Misión, desde la cuenca del Urubamba para establecer 

una nueva comunidad, estratégicamente ubicada en la cercanía de la 

desembocadura de la quebrada Cocama. Esta quebrada es conocida como 

una de las vías de tránsito de indígenas en aislamiento Mashco-Piro, desde las 

cabeceras del río Tahuamanu y del río De las Piedras hasta el Alto Purús y 

viceversa. Al parecer el objetivo de la Pioneer Mission es localizar a los 

indígenas aislados, integrarlos gradualmente al seno de esa comunidad 

aprovechando que los Yine y Mashco-Piro hablan variantes de un mismo 

idioma.  

Pueblo indígena Asháninka 

La palabra asháninka responde a la autodenominación de este pueblo indígena 

(significa nuestra gente o seres humanos), hablan una lengua que pertenece a 

la rama occidental de la familia lingüística Arawak, formando con el Yine, 

Matsiguenka, Yánesha, Nomatsiguenka el conjunto “preandino”. La mayor 

parte de sus comunidades se encuentra en el Bajo Urubamba y Alto Ucayali, 

en especial en los afluentes Perené, Tambo, Bajo Apurímac, Pichis, Pachitea y 

la zona del Gran Pajonal. La población Asháninka en Brasil es estimada en 

1000 personas, ocupan un área demarcada de aproximadamente 341 987 ha 

en la cuenca del Yurua, distribuida en 5 Terras Indígenas. La presencia de los 

Asháninka en Brasil se debe a una migración forzada al inicio del boom del 



caucho, en la última década del Siglo XIX cuando fueron incorporados al 

sistema seringalista, primero por peruanos y después por brasileños.  

Cunha (1907) menciona la presencia de Campa en diferentes y distantes 

barracas caucheras a lo largo del Alto Purús, como en el Shambuyacu, Boca 

Curanja y por arriba de la quebrada Cocama. Señala que el cauchero Carlos 

Sharf tenía 400 hombres a sus órdenes, entre Amahuaca y Campa. 

Posteriormente a la época del caucho no hay indicios que los Asháninka se 

hayan quedado en la cuenca del Alto Purús.  

La presencia actual de los Asháninka en el Purús se debe a una migración 

reciente que data de la década de 1990. Los mismos Asháninka cuentan que 

12 familias salieron de la zona de Satipo motivadas por la “escasez de tierras” y 

de la “escasez de carne de monte y pescado”. El entonces alcalde provincial de 

Puerto Esperanza los invitó para que colonicen una zona cercana al pueblo 

mestizo e implanten el cultivo de arroz y otros productos agrícolas. Fueron 

traídos en un avión cívico fletado con el apoyo del alcalde. Éste mismo los 

instruyó para que no funden una comunidad indígena, sino un caserío tipo 

mestizo, así fue que los apoyó en la titulación de parcelas personales (en 2004 

contaban con 12 títulos). El motivo principal para el traslado de las familias 

Asháninka fue obviamente la búsqueda por incrementar el número de votantes 

para su lista electoral. Los Asháninka han incrementado su población, también 

por el traslado sucesivo de parientes de Satipo, hoy conforman tres 

comunidades indígenas no reconocidas ni tituladas como tales.  

Pueblos indígenas en aislamiento 

En la región del Alto Purús, se desplazan pueblos indígenas que mantienen un 

distanciamiento voluntario de las poblaciones mestizas, así como de otros 

pueblos indígenas que tienen contactos con la sociedad mayor desde hace 

años. Hay que analizar la problemática de los indígenas aislados desde una 

perspectiva geográfica mayor que abarca también las cuencas altas de los ríos 

vecinos, en territorio peruano y brasileño, éstos son: el Manu, el De los Amigos, 

De las Piedras, Tahuamanu, Acre, Yaco, Chandless, Envira, Muru, Tarauacá y 

Yurua. 

La presencia de pueblos aislados en la cuenca del Purús no es nueva, siempre 

ha persistido desde la primera aparición de un blanco, que era Chandless en 

1864. Por ejemplo, Cunha (1907) menciona a los Coronauás en las cabeceras 

del Curanja y Amahuaca en el Cujar; Uriarte (1944 en Ortiz, 1980:144) se 

refiere a las tribus sin civilizar como Yaminahua y Amahuaca. La invasión 

violenta de los caucheros originó un proceso de dislocaciones, disminuciones 

poblacionales y fragmentaciones sociales de todos los pueblos indígenas en la 

región. Un cierto número de pueblos lograron sobrevivir y mantener su 

autonomía refugiándose en zonas de difícil acceso para los mestizos.  



Su radio de acción se amplió enormemente después del fin del boom de 

caucho. En los años de 1940 y al inicio de los años de 1950, un número 

importante de ellos, entre los que estaban los Sharanahua, Chaninahua, 

Marinahua, Mastanahua y parcialidades de los Cashinahua y Madijá (Culina), 

entraron en contacto con la sociedad dominante peruana. Otros; sin embargo, 

se mantienen aislados hasta hoy en día ocupando espacios geográficos en las 

cabeceras de los ríos dejados por los anteriores pueblos.  

En Brasil, en las cabeceras del Tarauacá, Envira y Yurua la presencia de 

grupos aislados siempre ha sido una preocupación de los pobladores locales 

ribereños e indígenas que sufrieron el robo de herramientas de metal, 

escopetas y otros productos de primera necesidad. Se ha registrado en los 

últimos 40 años numerosos incidentes de violencia entre indígenas aislados, a 

veces armados con escopetas, y moradores asháninka, Cashinahua y 

ribereños. La Fundação Nacional do Índio (FUNAI) estableció, en 1987, en la 

frontera con el Perú dos Terras Indígenas para la protección de pueblos 

indígenas aislados: Campas e Isolados do Envira (232 000 ha) y Xinane (175 

000 ha). La FUNAI ha implementado mecanismos de control en los principales 

ríos de acceso a las reservas prohibiendo la entrada a personas no 

autorizadas.  

En el pasado se ha dado evidencias de la presencia de dos pueblos indígenas 

aislados en la zona del Alto Curanja, y de dos quebradas afluentes del Alto 

Purús, en su margen derecha. Los primeros son identificados como Curanjeños 

y los segundos son los Mashco-Piro. 

Curanjeños 

Los indígenas aislados del Alto Curanja son conocidos en la región y la 

literatura como “Curanjeños”, este término no se refiere a un pueblo indígena 

específico. Es de suponer que los Curanjeños también se desplazan en las 

colindantes TI Xinane y TI Campas e Isolados do Envira en Brasil. Las 

evidencias registradas en Brasil indican que se trata de parcialidades de Pano-

hablantes y que, por lo menos, algunos de ellos hablan una lengua muy similar 

al Yaminahua. Los misioneros fundamentalistas de Pioneer Mission 

establecieron, en 2003-2004 desde Puerto Paz, contactos con un hombre en 

aislamiento que habla (como se verificó en una comunicación radial) una 

lengua casi idéntica al Mastanahua y Chaninahua, lo que confirma la hipótesis 

que se trata de parcialidades Pano.  

Los Curanjeños se desplazaban en las cabeceras del Curanja, donde, hasta los 

años 1950, vivían los Cashinahua. Michael y Beier (2003) señalan que su 

presencia cerca de las comunidades Cashinahua de Balta y Santa Rey es 

reciente y data de medianos de 1996. Aún, hoy en día, no se ha reportado 



actos de violencia entre Curanjeños y Cashinahua, pero sí hubo avistamientos, 

robos ocasionales en las chacras y hasta comunicaciones orales cercanas.  

Michael y Beier (2003) mencionan dos encuentros entre Cashinahua y 

Curanjeños; uno se dio en 1996, en el que los Cashinahua vieron unas 30 

personas. Sobre el otro en 1998, los Cashinahua no proporcionaron 

informaciones. 

Según las evidencias encontradas por los misioneros y Cashinahua, los 

Curanjeños son esencialmente cazadores - recolectores que no practican la 

agricultura de roce y quema.  

Mashco-Piro 

En los últimos 10 años, se han dado evidencias de indígenas en aislamiento, 

en dos afluentes de margen derecha del Alto Purús: la quebrada Santa Cruz y 

la quebrada Cocama, y en las desembocaduras del Cujar y Curiuja, río arriba 

evitando siempre el acercamiento al río principal. Cabe mencionar que las 

quebradas Santa Cruz y Cocama son varaderos naturales entre las cabeceras 

del Tahuamanu y Alto Purús.  

Las evidencias indican que se trata de parcialidades de un pueblo conocido 

como Mashco-Piro (Michael y Beier, 2003). Las evidencias lingüísticas 

excluyen la afiliación lingüística de los Mashco-Piro con los grupos Pano. Existe 

alta probabilidad de que los Mashco-Piro hablen una lengua Arawak 

cercanamente relacionada con el Yine y el Manchineri. Los Mashco-Piro 

también se desplazan en la cuenca del Manu y las cabeceras de los ríos De las 

Piedras y De los Amigos. 

En los campamentos abandonados por los Mashco-Piro se ha encontrado 

grandes cantidades de restos de animales, pero no vegetales (Michel y Beier, 

2003; Ponce, 2005). Aparentemente se trata de una sociedad de cazadores 

recolectores por excelencia, que no practica la agricultura. Siendo cazadores-

recolectores, los Mashco-Piro son altamente itinerantes, realizan sus 

desplazamientos en concordancia con la estación, siendo la época de mayor 

migración la época seca, cuando las playas de los ríos grandes ofrecen la 

oportunidad de colectar huevos de taricaya y cuando florece la cañabrava, cuya 

caña necesitan para elaborar sus flechas.  

Las evidencias de su presencia se concentran en la época seca, durante la 

época de lluvias se encuentran en la zona de quebradas interfluviales y de 

tierra firme. Es probable que, en últimos años, hayan cambiado sus patrones 

de movimiento, en respuesta a las intromisiones externas en lo que consideran 

su territorio. En las cabeceras de los ríos De las Piedras y Tahuamanu sufren 



una fuerte presión por parte de madereros ilegales, los cuales actúan con 

extrema violencia contra ellos.  

En Shinai Serjali (2004), los Mashco-Piro son denominado Tsaudahuas, según 

un nombre que los Nahua del Serjali dan a un pueblo vecino en el noroeste de 

la Reserva Kugapakori Nahua. Dada la presencia de otros pueblos aislados de 

habla Pano, no se puede confirmar que se trata de los mismos Mashco-Piro.  

Fotos aéreas tomadas de la zona alta del río De las Piedras muestran la 

agrupación de pequeños tambos en las playas. Obviamente se desplazan en 

pequeños grupos de 30 a 50 personas, probablemente se trata de familias 

extensas que tal vez practican las mismas reglas de descendencia (matrilineal) 

y residencia (matrilocal) como los Yine y Manchineri. Practican un patrón de 

organización social segmentado, es probable que los diferentes grupos se 

interrelacionen en ciertas ocasiones, como lo hicieron los otros grupos 

cazadores-recolectores en el Purús.  

Del comportamiento se puede concluir que los Mashco-Piro buscan 

mantenerse alejados de asentamiento extraños para ellos, lo que no excluye el 

aprovechamiento de oportunidades para llevarse algunas herramientas de 

metal. Cuando son descubiertos, generalmente guardan una prudente distancia 

de los “otros”, reaccionan tirando flechas de advertencia, pero no buscan el 

enfrentamiento violento y se alejan por voluntad propia del lugar. Sin embargo, 

cuando son atacados, no dudan en responder con violencia y en buscar la 

venganza. 

En la segunda mitad de los años 1990, los misioneros de Pioneer Mission 

intentaron, aún en vano, establecer contacto con los Mashco-Piro. 

Un encuentro trágico entre Sharanahua y Mashco-Piro se produjo en 2001 en 

la quebrada Santa Cruz. Michael y Beier (2003) narran la secuela de 

acontecimientos basada en entrevistas con las personas involucradas, aunque 

no logran reconstruir del todo los hechos. Lo que se sabe es que un grupo de 

Sharanahua de Gastabala, alertado por gente Amahuaca de la comunidad de 

Laureano, fue detrás de un grupo de Mashco-Piro en la quebrada Santa Cruz. 

Una vez producido el encuentro y, en medio de la confusión y del temor entre 

ambas partes, los Sharanahua dispararon con sus escopetas contra los 

Mashco-Piro hiriendo y tal vez matando a varios hombres. Poco después, un 

grupo de Mashco-Piro llegó al poblado de los Amahuaca en la desembocadura 

de la misma quebrada, causando algunos daños a las casas y llevándose 

algunos objetos personales. Cuando trataron de cruzar el río a nado, los 

Sharanahua los recibieron con disparos, posiblemente matando a un hombre 

Mashco-Piro. Poco después se produjeron nuevos disparos cuando algunos 

Sharanahua trataron de alcanzar el poblado ocupado por los Mashco-Piro.  



Michael y Beier describen la actitud de los Sharanahua, que es similar a la que 

muestran los Cashinahua en el Alto Curanja frente a los Curanjeños, como una 

mezcla de miedo y de recelo que produce una combinación de desprestigio y 

compasión por la forma de vida nómade primitiva de los Mashcos. Los autores 

también señalan la postura de algunos Sharanahua y Cashinahua, para que los 

Mashco-piro se establezcan cerca de la comunidad y trabajen para los 

Sharanahua, como una manera de aprovecharse de ellos. (Michel y Beier, 

2003:158).  

Cabe mencionar que yo visité, en 2004 con un grupo de Cashinahua de Santa 

Rey, la comunidad de Puerto Paz, en el Alto Curanja. Los Cashinahua de la 

comunidad manifestaron su deseo que los aislados salgan del monte porque se 

los considera un peligro para ellos, por eso apoyaron las acciones de los 

misioneros.  

En 2005, se produjo un contacto circunstancial entre indígenas aislados (37-50 

personas), probablemente Mashco-Piro con gente Matsiguenka en la quebrada 

Capirosampia, a 30 minutos arriba de la CN Tayakome (Parque Nacional del 

Manu). Las observaciones recopiladas posteriormente por Ponce (2005) 

proporcionan algunas características físicas de los Mashco-Piro y de su cultura 

material: 

1. Los tambos encontrados eran hechos con hojas de palmera de yarina y 

pona, las que se encontraban sobre la arena, algunos refugios eran de 

mayores dimensiones. Las flechas encontradas tienen de un tamaño de 

196 cm de largo, una punta de forma de lanza de 31 cm hecho con paca, 

afilada en sus extremos.  

2. Las mujeres llevaban collares de dientes de animales grandes como la 

huangana. En los antebrazos y muñecas, pantorrillas y tobillos tenían 

pulseras apretadas de soguilla, hechas de alguna corteza de árbol. La cara 

y el cuerpo estaba ligeramente pintado con achiote. En un primer momento 

se encontraban desnudas, luego cubrieron sus genitales con hojas 

gruesas; posteriormente en un campamento abandonado se encontró, río 

abajo, faldas tejidas con hojas de yarina. 

3. Los hombres tenían soguillas de monte como pulseras apretadas en ambos 

brazos, así como más abajo de la entrepierna. En los brazos y las rodillas 

llevaban una hoja de monte amarrada, en la cintura tenían un palito largo 

con un diente de ronsoco que probablemente se emplea para afilar la punta 

y bordes de las flechas. El pene lo sujetaban con una cinta delgada a una 

soga de monte (corteza) que llevan anudada a la cintura. Algunos hombres 

estaban pintados con achiote.  

 



Otros pueblos indígenas en aislamiento 

Existen informes de la FUNAI (Pereira Neto, 1996) sobre la presencia de 

indígenas aislados en el Alto Yaco (territorio peruano y brasileño) que son 

denominados Masko por los vecinos Manchineri y Yaminahua en Brasil. Se 

desconoce su identidad cultural. Por la dificultad de acceso a sus cabeceras del 

lado peruano, también es probable que se encuentren grupos aislados en el 

Alto Chandless. 

Según informaciones recogidas en la CN Laureano en 2004, en las cabeceras 

del Alto Purús, hacia la región del varadero en el Alto Yurua, aún viven grupos 

de Amahuaca en aislamiento, pero no tienen contactos con ellos. También 

identifican otro grupo aislado, lo ubican en las cabeceras del Cujar hacia el 

Yurua y los denominan Nishinahua (gente de soga), según ellos no son 

Amahuaca.  

Situación bibliográfica 

Historia de la región 

La historia de la región peruana del Purús se encuentra poco documentada. La 

principal fuente del siglo XIX es Chandless (1866; 1869). Para la época del 

caucho constituyen las principales fuentes contemporáneas el informe de 

Cunha (1906) y el diario del misionero Pío Aza (1911). Granadino (1916) 

recapitula las exploraciones caucheras en el río De las Piedras y Purús. Hassel 

(1902; 1905) presenta una descripción de los principales varaderos, con alguna 

información marginal sobre los pueblos indígenas de la región. Poco conocido 

es el breve informe de viaje del comerciante alemán Stegelmann (Reich y 

Stegelmann, 1903), quien por el año 1899 había realizado un recorrido por las 

cabeceras del Envira encontrándose con algunos grupos indígenas Pano-

hablantes. Carvalho (1931) y Branco (1950; 1959) documentan 

exhaustivamente las referencias geográficas, históricas y sobre pueblos 

indígenas en la región fronteriza de Brasil con Perú, basándose en 

investigaciones en archivos brasileños. Picolli (1993) analiza los impactos de la 

expansión cauchera para los pueblos indígenas en el Yurua y Purús en 

territorio brasileño. Cebreros Pérez (1977) describe el proceso de demarcación 

desde el punto de vista de la comisión demarcadora peruana. 

El informe de la vista del Monseñor Uriarte (1944, reproducido parcialmente en 

Ortíz, 1980) es la única fuente de primera mano que existe de la época 

postcauchera. El padre Ortíz (1980) publica una recopilación de fuentes 

gubernamentales, eclesiásticas y recortes periodísticos sobre la historia del 

Purús. Torralba (1978a) reconstruye la historia de Puerto Esperanza utilizando 

también informaciones orales recopiladas por el mismo, en los años de 1960.  



Pueblos indígenas 

Juni kuin (Cashinahua) 

Los Cashinahua, con certeza, constituyen uno de los pueblos indígenas más 

estudiados por antropólogos y lingüistas en toda la Amazonía, aún hay ciertos 

vacíos en las informaciones sobre los cambios culturales de las últimas dos 

décadas y la situación actual. 

Kenneth Kensinger contribuyó más que ningún otro autor al conocimiento de la 

cultura Cashinahua. Su presencia prolongada de aproximadamente 18 años en 

la comunidad de Balta, en el río Curanja donde estuvo a cargo de la misión del 

ILV, le permitió escribir una docena de libros y artículos sobre aspectos 

variados de la cultura Cashinahua.  

Los primeros estudios lingüísticos fueron publicados por Capistreu de Abreu 

(1911;1914;) Rivet y Tastevin (1921) y Tastevin (1924; 1925; 1926). Cabe 

mencionar que Abreu se encontró durante la época del caucho con dos 

Cashinahua procedentes del Yurua en Río de Janeiro, ambos le sirvieron como 

informantes para elaborar el primer vocabulario sistemático y recopilar algunos 

mitos. 

El ILV publicó varios estudios lingüísticos (Montag, R., 1973; Montag, S., 1981, 

Cromack, 1968; Kensinger, 1983; 1994). Otros estudios lingüísticos de autores 

no relacionados con el ILV realizaron D’Ans (1973), en el Perú, y Camargo 

(1992; 1995a; 1995b; 2001), en Brasil. Camargo (2001) señala las diferencias 

entre la escritura del Cashinahua elaborada “como instrumento preselectivo” 

por el ILV en el Perú, y la elaborada en Brasil en el contexto de una “escuela 

diferenciada”. Los documentos de la CPI (1986; 1989; 1995) evidencian el 

primer proyecto de educación bilingüe para los Cashinahua en Brasil, el que 

buscaba fortalecer la autoestima de los Cashinahua y la revalorización de su 

cultura.  

Las descripciones más exhaustivas de la cultura Cashinahua constituyen, con 

diferentes enfoques teóricos y metodológicos, las publicaciones de Kensinger 

(1995; 1998), McCallum (1988) y Lagrou (1991).  

La descripción más detallada de la cultura material se encuentra en el catálogo 

de exposición del Museo Haffenreffer editado por Dwyer (1975). Keifenheim 

(1998) establece una interpretación teórica de la relación entre la percepción 

cultural y las expresiones de la cultura material buscando trazar los contenidos 

esenciales de una antropología de arte. Informaciones sobre tabús alimenticios 

se encuentran en Kensinger (1973; 1974) y sobre la cacería en Kensinger 

(1983; 1989) y Deshayes (1986).  

 



Las estructuras sociales son tratadas en Kensinger (1984; 1985; 1991), D’Ans 

(1983), McCallum (1988a; 1988b; 1990; 1994). Lagrou enfoca temas 

relacionados con identidad (1999; 2001; 2002). En McCallum (1990), se analiza 

el pensamiento Cashinahua sobre los foráneos y sus relaciones con ellos, 

centrándose en el tema del discurso político contemporáneo; por ejemplo, 

describe diversos tipos de lenguaje político. También Deshayes (1982) y 

Deshayes y Keifenheim (2003) buscan caracterizar la identidad cultural 

Cashinahua. El tema de género es analizado en McCallum (1988a; 1997; 2001) 

y Kensinger (1984). Ambos autores discuten la aplicación del enfoque de 

Siskind (1973) sobre la economía de sexo en la cultura Cashinahua.  

Temas relacionados con la cosmología son tratados en D’Ans (1975); Montag, 

R. (1998), McCallum (1996a; 1996b; 1997; 1999; 2000) y Lagrou (1998). 

Camargo (2001) presenta un análisis lingüístico comparativo tomando como 

referencia el mito dume kuin teneni publicado en dos fuentes (Capistrano de 

Abreu, 1914; CPI, 1995). Lagrou (2002) establece la relación entre cultura 

material y las canciones que acompañan la elaboración del artefacto.  

Kensinger (1973; 1974) y Graham (2001) dan una idea de la riqueza y de la 

complejidad de los conocimientos botánicos de los Cashinahua y su empleo en 

tratamientos medicinales. McCallum (1996a; 1996b) analiza el chamanismo. 

En Brasil, los desplazamientos, la vinculación con la economía cauchera y la 

emancipación económica y política de los Caxinauá fueron estudiados por 

Aquino (1977) y Aquino y Piedrahita (1992).  

El fotógrafo Harald Schultz (1962) publica una serie de fotos de los Cashinahua 

que fueron tomadas durante su estadía con ellos en el Curanja, en 1951. Del 

mismo autor (1952), existe un breve documental sobre una pesca comunal y 

una fiesta posterior. En Schultz y Chiara (1952; 1955), se relata el encuentro 

con los Cashinahua del 1951. Deshayes y Keifenheim realizaron, en los años 

de 1980, otro documental sobre los Cashinahua del río Curanja. 

Sharanahua 

La cultura Sharanahua, hasta hoy, fue objeto de pocos estudios en la 

antropología. Sin embargo, uno de los estudios clásicos en la antropología 

moderna por su entonces novedoso enfoque conceptual, sobre las relaciones 

de género en una economía de sexo escrito por Janet Siskind (1973a), se 

ocupa de los Sharanahua. Siskind realizó su trabajo de campo, entre 1966 y 

1969, en la comunidad de San Marcos. Posteriormente, publica trabajos sobre 

aspectos específicos de la cultura Sharanahua (1973b; 1975; 1976). 

 



El misionero dominico Torralba (1967a; 1967b; 1978; 1979 y s/f) se quedó en 

los años 1960 durante siete años a cargo de la misión en Puerto Esperanza. En 

una serie de artículos publicados en las revistas de las Misiones Dominicas del 

Perú resume sus apuntes sobre la historia, leyendas, división de trabajo, 

medicina tradicional y parentesco. Sobre la lengua Sharanahua, existen 

algunas publicaciones del ILV entre las cuales figura el diccionario de Scott 

(2004).  

Mastanahua, Marinahua, Chaninahua, Yaminahua 

Sobre los Mastanahua, Marinahua y Chaninahua a la actualidad existen 

escasos estudios específicos.  

El idioma Marinahua fue analizado en dos publicaciones del ILV (Scott yPike, 

1962; Shell, 1962) que lo clasifican como “Sharanahua”. Sobre los Mastanahua 

y Chaninahua no existe publicación específica, aún se supone que su sociedad 

y cultura es muy semejante a la de los Yaminahua. 

Los Yaminahua han sido estudiados principalmente por Townsley 

(1983;1986;1987; 1988; 1994) y Verswijver (1987;1988). La descripción más 

completa de la cultura Yaminahua es de Townsley (1994). Salas (2002) y 

Betrán (2002) presentan resultados de estudios etnobotánicos en un 

documento de trabajo que resume los resultados del proyecto TSEMIM 

realizados en la Comunidad Yaminahua de Raya en el Perú. Calavia (1994) 

enfoca la historia y caracterización cultural de los Yaminahua en el Estado de 

Acre (Brasil).  

Hill y Kaplan (1988) describen la población y las estrategias de subsistencia 

entre los Yora (Yaminahua) en el Parque Nacional de Manu, contactados en 

1984. Shepard (1999; 2003) reconstruye la historia los Yora (Yaminahua) hasta 

los primeros años poscontacto.  

Amahuaca 

A pocos autores se debe contribuciones al conocimiento de la cultura 

Amahuaca. Farabee (1922) da un resumen de las informaciones recogidas en 

1909 entre informantes caucheros, entre ellos un hermano de Carlos Scharff y 

una muchacha cautiva Amahuaca. En las décadas de 1930-1950, los 

misioneros dominicos publican breves artículos sobre sus encuentros con los 

Amahuaca en los ríos Urubamba y Sepahua (por ejemplo, Álvarez Villanueva, 

1953; Álvarez, 1961). Los trabajos de Carneiro (1964a; 1964b) tratan de la 

relación entre cosmología y caza, el sistema de patronazgo y las técnicas 

empleadas en el cultivo de la quema y roza. El mismo autor (1974, 1978) busca 

mostrar la eficiencia de las herramientas y técnicas tradicionales capaces de 

producir alimento en abundancia, con seguridad y poco esfuerzo 



contradiciendo a las hipótesis que presumen la existencia de una escasez de 

recursos alimenticios en las sociedades indígenas interfluviales. A partir de los 

años de 1970, Dole (1974a; 1974b; 1974c; 1976; 1979) publica varios artículos 

sobre la cultura Amahuaca, que son el resultado de un prolongado trabajo de 

campo a servicios del ILV. La descripción más completa de la cultura 

Amahuaca también se debe a Dole (1998). Las publicaciones de Dole reflejan 

la imagen de una cultura encontrada por ella en 1960-1961 en una situación de 

contacto reciente, sin considerar las alteraciones culturales posteriores. En 

estos aspectos aún hay muchos vacíos en la literatura.  

Los principales estudios lingüísticos son publicados por el ILV (Young de Hyde, 

1973; Russell, 1975, Hyde et al., 1980). Por parte de lingüistas universitarios, 

existe un léxico Amahuaca de D’Ans (1972a), así como un repertorio 

etnobotánico y etnozoológico (1972b).  

Madijá (Culina) 

Sobre los Culina o Madijá existen pocos estudios antropológicos, de éstos la 

mayoría fueron realizados en las comunidades de Brasil. Las primeras 

referencias bibliográficas aparecen en Chandless (1869) que navegó por la 

cuenca del Juruá y Purús. Después, durante casi 100 años apenas 

encontramos algunas menciones ocasionales sobre su cultura y lengua, como 

en Tastevin (1924). Los primeros estudios surgieron en los 1960 de manos los 

lingüistas del ILV que trabajaban en la comunidad de San Bernardo, Perú. 

Adams (1962; 1963) presenta una primera investigación sobre la música y la 

cultura material. En 1976, vuelve a publicar en los folletos del ILV sobre temas 

afines: la cerámica (1976b), textos y música (1976a).  

La antropóloga suiza Isabelle Ruef (1972) analiza la función del ritual de caza 

de dutsee tui que las mujeres organizan cuando los hombres vuelven de la 

caza para apoderarse de las presas, y que es acompañado por juegos de 

carácter sexual. Silva y Monserrat (1984) publican el primer diccionario Culina – 

portugués. Las publicaciones de Pollak (1985, 1988, 1992, 1993; 1994; 1996) 

enfatizan temas como nutrición, identidad sexual, género, medicina tradicional, 

chamanismo, cosmología y las concepciones de muerte y posmuerte. Lori 

Altman (1988) analiza el mecanismo tradicional de dar, recibir y retribuir 

manaco en confrontación con la economía capitalista entre los Culina del Alto 

Purús (Brasil). La antropóloga canadiense Claire Lorrain (2000) publica sobre 

las relaciones entre reproducción cosmológica, género y la economía. Silva 

(1997) presenta el estudio más completo sobre la música. Una descripción 

resumida de los Madijá (Culina) se encuentra en ISA (1991-95). 

 

 



Yine (Piro) 

Gow es el autor que aportó el mayor número de publicaciones sobre los Yine 

(Piro), su tema central es la organización social y el parentesco (1988; 1991; 

1997), referido a un grupo de comunidades de Bajo Urubamba. Las 

publicaciones sobre la lengua Yine fueron publicadas esencialmente por 

miembros del ILV (Matteson, 1954; 1965) y Parker (1989). Las relaciones 

intertribales históricas, así como los impactos de la economía del caucho y el 

patronazgo poscaucho en el río Urumbamba, son tratados en Camino (1977); 

Zarzar (1980) y Zarzar y Román (1981). La historia oral es tema de artículos 

del padre Ricardo Álvarez (1954; 1960; 1970), de Fernández (1984), Gow 

(1990) y Baer (1998). Las prácticas chamánicas son descritas en Baer (1969) y 

Gow (1996). Gow analiza los diseños aplicados en la cerámica y los tejidos 

(1996; 1999). Belaúnde (2003) realizó un estudio sobre el papel de la mujer en 

la Comunidad Nativa de Diamante ubicada en la zona de la desembocadura del 

río Manu en el Madre de Dios. Alejandro Smith (2003), que trabajó en la misma 

comunidad durante 11 años, intenta esclarecer la identidad, la historia y el 

antiguo territorio de los Yine partiendo desde su propia racionalidad y en 

función a su cosmología. Smith también ha escrito sobre la funcionalidad del 

mito y la textilería. 

Indígenas en aislamiento 

La problemática de los indígenas en aislamiento en el Perú fue “descubierta” 

por los antropólogos después de las nefastas consecuencias del contacto de 

los Nahua o Yora con madereros en el río Mishahua, a principio de los años de 

1980. Inicialmente el tema estaba estrechamente relacionado con la 

exploración y explotación petrolífera que, en los años de 1980, se había 

iniciado en la región del Alto Urubamba – Camisea y la cuenca del Madre de 

Dios. Dagge (1991) escribe una de las primeras contribuciones en el Perú 

sobre el dilema de ¿cómo actuar? después del primer contacto.  

Huertas (2002; 2003) presenta la documentación más amplia sobre los 

indígenas aislados en el Perú, desde una perspectiva histórica y antropológica. 

También analiza la problemática actual, el papel del Estado, y los esfuerzos de 

las organizaciones indígenas para establecer leyes y mecanismos de 

protección. En otro artículo (2003) escribe sobre los impactos de la extracción 

ilegal de madera en Madre de Dios sobre los pueblos indígenas en aislamiento.  

Michael y Beier (2003) presentan una recopilación de las evidencias de 

contacto que se dieron en el Alto Purús y Curanja y sobre las actitudes de los 

diferentes actores locales hacia los grupos en aislamiento. El estudio técnico 

para la demarcación de la Reserva Territorial Mashco-Piro en el Alto Purús 

(AIDESEP, 1995) contiene una recopilación de evidencias sobre la presencia 

de indígenas en aislamiento en la región del Alto Purús. 



Zarzar (2000), en un documento de la Defensoría del Pueblo, expone la 

problemática tanto referente de los riesgos e impactos probables por la 

expansión de los agentes nacionales de cambio, así como el marco legal 

existente y las competencias y limitaciones de las autoridades nacionales y 

proponen acciones del Estado. Otro documento reciente (Defensoría del 

Pueblo, 2006) informa sobre las actuaciones defensoriales y analiza el marco 

legal existente.  

Shinai Serjali (2004) presenta informaciones acerca de la situación de los 

pueblos en la Reserva Kugapakori Nahua incluyendo a los Mashco-Piro.  

Desde 1996, se ha elaborado en diferentes contextos económicos y políticos 

planes de protección, de contingencia y de mitigación de impactos relacionado 

con pueblos indígenas en aislamiento (Dávila/Montoya, 1996; 1999); 

FENAMAD, 2001d; Pro Manu, 2003; INDEPA, 2005; INS, 2006).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Bibliografía especializada según pueblo indígena 

Juni kuin (Cashinahua)  

Alvarez, Francisco 

1950 "El Alto Purús". En: Misiones Dominicanas del Perú 31: 181; 425-429. 

Lima. 

Aquino, Terri Vale de 

1977 “Kaxinawá. De seringueiro caboclo a peão acreano”. Tesis de Maestría, 

UNB. Brasilia. 

Aquino, Txai Terri Vale y Marcelo Piedrafita Iglesias 

1992 “Kaxinawá do Rio Jordão. História, Território, Economia e 

Desenvolvimento Sustentado”. Río Branco (Brasil). 

D´Ans, André/Marcel y María Cortez 

1973 “Términos de colores Cashinahua (Pano)”. Universidad Nacional Mayor 

de San Marcos, Centro de Investigación de Lingüística Aplicada, 

Documento de Trabajo, N° 16. Lima. 

D´Ans, André/Marcel 

1975 “La Verdadera Biblia de los Cashinahua”. Lima: Mosca Azul Editores. 

1983 “Parentesco y nombre: semántica de las denominaciones 

interpersonales Cashinahua (Pano)”. En: Corbera, A. (comp.), Educación 

y Lingüística en la Amazonía Peruana, 65-100. Lima: CAAAP. 

Camargo, Eliane 

1992 “Phonologie, morphologie et syntaxe: étude descriptive de la lengue 

caxinauá (Pano)”. Tesis de Doctorado. Paris: Université de Paris IV-

Sorbonne. 

1995a “Enunuação e percepção: a informação mediatizada em Caxinauá”. En: 

Bulletin de la Société Suisse dês Américanistes, 59-60: 181-188. 

Ginebra. 

1995b “Léxico Caxinauá-Portugués”. Chantiers Ameríndia, 19/20. Paris: 

Association d’Ethnolinguistique Amérindienne. 

 



2001 "Grafando o ágrafo: um ponto de vista lingüístico a partir do caxinauá". 

En: Lopes da Silva, Aracy y Mariana Kawall Leal Ferreira (org.), 

Antropologia, História e Educação. São Paulo: Editora Global. 360-396. 

Capistrano de Breu, J. 

1941 [1914] “Ra-txa hu-ni-ku-i; gramatica, textos e vocabulario Caxinauas”. 

Río de Janeiro: Edição da Sociedade Capistrano de Abreu. 

1976 [1911] “Os Caxinauá”. En: Ensaios e estudos (critica e história), 3ª. Serie: 

275-357. Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira. 

Comissão Pro-Indio do Acre (CPI) 

1986 “Escolas da Floresta”. Río Branco: Funarte. 

1989 “Cartilha Kaxinaua: Hatxa huni kui”. Río Branco: Gráfica dos povos da 

floresta “Zero Santiago”. 

1995 “Shenipabu Miyui. História dos Antigos”. Río Branco. 

Cromack, Robert 

1968 “Language Systems and Discourse Structure in Cashinahua”. Hartford, 

Conn. 

1975 "Relaciones entre el alimento y el ciclo vital en el grupo Cashinahua". En: 

Revista del Museo Nacional, XLI: 423-432. Lima. 

Deshayes, Patrick 

1982 La conception de l´ autre chez les Kashinawa. Tesis Doctoral, 

Universidad de Paris. 

1986 "La manera de cazar de los Huni Kuin". En: Extracta, 5, Lima. 7-10. 

Deshayes, Patrick y Barbara Keifenheim 

2003 “Pensar el otro entre los Huni Kuin de la Amazonía Peruana”. Lima: 

CAAAP/IFEA. 

Dwyer, J.P. (ed.) 

1975 “The Cashinahua of Eastern Peru”. Boston: Haffenreffer Museum. 

 

 



Ferguson, Susan 

1975 "Craftmanship and Design in Cashinahua Ceramics". En: Dweyer, J. 

Powell (ed.), The Cashinahua of Eastern Peru, Boston: The Haffenreffer 

Museum of Anthropology y Brown University. 

Girard, Rafael 

1958 “Indios selváticos de la Amazonía Peruana”. Ciudad de México: Libro 

Mex Editores (Pp. 217 - 230 sobre los Cashinahua). 

Graham, J. 

2001 “Cashinahua Medical Botany”. Tesis de Doctorado. Chicago: University 

of Illinois. 

Johnston, F.E., K.M. Kensinger, R. Jantz et al. 

1969 “The Population Structure of the Peruvian Cashinahua: Demographic, 

Genetic and Cultural Interrelationships”. En: Human Biology, 41:29-41. 

Keifenheim, Barbara 

1990 "Nawa - un concept clef de l' alterité pano". En: Journal de la Societé des 

Américanistes, LXXVI, 79-94. 

1998 Wege der Sinne. Wahrnehmung und Kunst bei den Kashinawa-Indianern 

Amazoniens. Frankfurt/Nueva York: Campus. 

Kensinger, Kenneth M. 

1973 "Banisteropsis usage among the Peruvian Cashinahua". En: Harner (ed.) 

Hallucinogens and Shamanism. New York: Oxford University Press. 9-15 

1974 "Cashinahua Medicine and Medicine Man". En: Patricia Lyon (ed.), 

Native South Americans: the Ethnology of the Least Known Continent, 

283-288. Prospect Heights: Waveland Press. 

1975 "Studying the Cashinahua". En: Dwyer, J. Powell (ed.), The Cashinahua 

of Eastern Peru, Boston: The Haffenreffer Museum of 

Anthropology/Brown University. 

1976 "Cashinahua notions of time and space". En: Actes du XLII Congres 

International des Americanistes, vol 2, Paris. 233-244. 

1978 "Food Taboos as Markers of Age Categories in Cashinahua". En: W. 

Kracke (ed.) Food Taboos in Lowland South American Indians, Working 

Papers on South American Indians 3. Bennington. 158-171 



 

1983 “On meta and hunting”. En: Current Anthropology, 24(1): 128-132. 

1983 "Investigación lingüística, folklórica y etnográfica Pano: retrospección y 

perspectiva". En: América Indígena, XLIII (4): 849-875. Ciudad de 

México. 

1984 "Sex and food: Reciprocity in Cashinahua Society". En: Sexual 

Ideologies in Lowland South America. K. Kensinger (ed.). 1-3. 

Bennington College, Vermont. 

1984 "An Emic Model of Cashinahua Marriage". En: Kensinger (ed.) Marriage 

Practices in Lowland South America. University of Illinois Press, 

Urbana/Chicago. 

1985 "Cashinahua Siblingsship". En: Working Papers on South American 

Indians (WPSAI) 7:20-25. 

1989 "Hunting and Male Domination in Cashinahua Society". En: Farmers as 

Hunters: the Implications of Sedentism, S. Kent (ed.). Cambridge 

University Press. 

1991 "Panoan Marriage: A Comparative Perspective". Paper presented at the 

47th International Congress of Americanists, New Orleans. 

1995 “How Real People ought to live. The Cashinahua of Eastern Peru”. 

Prospect Heights: Waveland Press. 

1998 "Los Cashinahua". En: Guía Etnográfica de la Alta Amazonía, Vol. III. 

Santos, Fernando y Frederica Barcley (eds.). Quito: Smithonian Tropical 

Research Institute/ Ediciones Abya-Yala.1-124. 

Kensinger, Kenneth y Francis Johnston 

1971 "Fertiliy and mortality differential and their implications for evolutionary 

change among the Cashinahua”. En: Human Biology, 43 (3):356-364. 

Lagrou, Elsje Aria 

1991 “Uma etnografia da cultura kaxinawá: entre a cobra e o Inca”. Tesis de 

Maestría UFCS, Florianopolis. 

1998 “Cashinahua Cosmovision: a perspectival approach to identity and 

alterity”. Tesis PhD. University of St. Andrews, St. Andrews. 

 



1999 “Caminos, duplos e corpos. Uma abordagem perspectivista da 

identidade e alteridade entre os Kaxinawa”. São Paulo: FFLCH/USP. 

2000 "Homesickness and the cashinahua self: a reflection on the embodied 

condition of relatedness". En: Joanna Overing/Alan Passes (eds.), The 

Anthropology of Love and Anger. London/New York: Routledge. 152-169. 

2001 "Identidade e alteridade a partir da perspectiva kaxinawa". En: Esterá, 

Neide, Peter Fry et Miriam Goldenberg, Fazendo antropologia no Brasil. 

Río de Janeiro: DP & A Editora. 

2002 "Kenan, the ritual stool: a reduced model of the Cashinahua person 

during the Nixpupima rite of passage". En: Myers, Thomas P. y M.S. 

Cipolletti (eds.), Artifacts and Society in Amazonia. Bonner 

Amerikanistische Studien, 36, 95-113. Bonn. 

Manduca Mateus, Agostinho et al. 

1996 "La economía de los Kaxinawa del río Jordão, Brasil". En: Amazonía: 

Economía Indígena y Mercado, Lima, Perú/Quito, Ecuador: 

COICA/OXFAM AMÉRICA. 128-183. 

McCallum, Cecilia 

1988a “Gender, Personhood and Social Organization among the Cashinahua of 

Western Amazonía”. Tesis Doctoral. London School of Economics, 

University of London. 

1988b “Cashinahua political Oratory and Kinship. Indigenous and imported 

Idioms in contemporary Amazonian Politics”. London School of 

Economics (mimeo). 

s/f “Os missionários de ILV (SIL) e os Kaxinaua” (mimeo). 

1990 "Language, kinship and politics in Amazonia". En: Man (N.S.), 25: 412-

433. 

1994 “Lenguaje, parentesco y política en la Amazonía”. En: Globalización y 

Cambio en la Amazonía Indígena, Fernando Santos Granero (comp.), 

Vol. 1, Quito: Abya-Yala. 47-84. 

1996 a "The Body that Knows From Cashinahua Epistemology to a Medical 

Anthropology of Lowland South America". En: Medical Anthropology 

Quarterly 19(3): 347-372. 

1996 b "Morte e pessoa entre os Kaxinauá". En: Mana. Estudios de 

Antropología Social. 2(2): 49-84. Río de Janeiro. 



1997 "Eating with Txai, Eating like Txai: The Sexualization of Ethnic Relations 

in Contemporary Amazonia". En: Revista de Antropologia, USP. São 

Paulo, 40 (1): 109-147. 

1998 "Alteridade e Sociabilidade Kaxinauá: Perspectivas de uma Antropologia 

da Vida Diária". En: Revista Brasileira de Ciencias Sociais, 13(38): 127-

136. 

1999 "Consuming Pity: The Production of Death among the Cashinahua". En: 

Cultural Anthropology 14 (3): 1-29. 

2000 "Incas e Nawas. Producão, transformação e transcendência na história 

Kaxinawá". En: Pacificando o branco. Cosmologias do contato no norte-

amazónico, Bruce Albert/Alicia Ramos (eds.). 375-401. São Paulo: 

UNESP. 

2001 “Gender and Sociality in Amazonia. How Real People are Made”. 

Oxford/New York: Berg. 

Metraux, Alfred 

1948 "Tribes of the Jurua-Purus Basins". En: Handbook of South American 

Indians, vol 3: The Tropical Forest Tribes. Julian H. Steward (ed.). 

Smithonian Institution, Bureau of American Ethnology, Bulletin 143, 

Washington. D.C. United States Government Printing Office. 

Montag, Richard 

1973 "La estructura semántica de las relaciones entre frases verbales en 

cashinahua". En: Estudios Pano II, 107-159. Serie Lingüística Peruana 

No. 11. Pucallpa: ILV. 

1998 “A tale of Pudicho's people: Cashinahua Narritive Accounts of European 

Contact in the 20th Century”. Ph.D. Thesis, State University of New York. 

Albany. 

Montag, R. Montag, S. y P. Torres 

1975 “Endocanibalismo Fúnebre de los Cashinahua”. Summer Institute of 

Linguistics, Datos Etno-Lingüísticos No. 45. Yarinacocha (Perú). 

Montag, Susan 

1981 “Diccionario Cashinahua”. 2 vol. Yarinacocha: ILV. 

 



Monte. N. 

2000 "Quém são os Kaxinwá?". En: Shenipabu Miyui: História dos Antigos. 

Belo Horizonte: Editora UFMG. 9-22. 

Rabineau, Phyllis 

1976 "Catalogue of the Cashinahua Collection". En: Dweyer, J. Powell (ed.), 

The Cashinahua of Eastern Perú. Boston: The Haffenreffer Museum of 

Anthropology y Brown University. 

Rivet, Paul y Constantin Tastevin 

1921 “Les tribus Indiennes des Bassins du Purus, du Juruá et des Regions 

limitrophes”. En: La Geographie, vol. 35, 449-482. Paris. 

Schultz, Harald 

1962 Hombu. Nueva York: MacMillan. 

Schultz, Harald y Wilma Chiara 

1952 Kaschinaua (Amazonasgebiet, oberer Purus), Fischzug und 

anschliessendes Fest, 113, Göttingen: Institut für den Wissenschaftlichen 

Film. 

1955 “Informações sobre os indios do alto Purus”. En: Revista do Museu 

Paulista, 9: 181-201. São Paulo. 

Taner, Helen 

1976 "Cashinahua Weaving". En: J. Powell Dweyer (ed.), The Cashinahua of 

Eastern Perú. Boston: The Haffenreffer Museum of Anthropology y 

Brown University. 

Tastevin, Constantino 

1924 “Les etudes linguistiques et ethnographiques du Père Tastevin en 

Amazonie”. En: Journal de la Société des Américanistes, N.S., 16: 421-

425. Paris. 

1925 “Le fleuve Muru”. En: La Geographie, 43: 403-422. Paris. 

1926 “Le haut Tarauacá”. En: La Geographie, 45: 34-54, 158-175. Paris. 

 

 



Torralba, Adolfo 

1962 "Surcando el Curanja: Expedición hasta los Cashinahuas". En: Misiones 

Dominicanas del Perú 43 (253): 27-36. Lima. 

1964 "Santa Fe de Curanja: Una misión que se busca a sí misma". En: 

Misiones Dominicanas del Perú 45 (267): 27-33. Lima. 

Sharanahua 

Scott, Marie 

2004 “Diccionario Sharanahua”. Serie Lingüística Peruana, 53. Lima: ILV. 

Siskind, Janet 

1973a “To Hunt in the Morning”. Oxford University Press. New York, London, 

Oxford. 

1973b “Tropical Forest Hunters and the Economy of Sex”. En: Peoples and 

Cultures of Native South America, Daniel Gross (ed.), 226-241. Garden 

City, N.J.: The Natural History Press. 

1976 "Visiones y curas entre los Sharanahua". En: Harner (ed.), Alucinógenos 

y Chamanismo. Madrid. 38-50. 

Torralba, Adolfo 

1967a "Leyendas Sharanahuas". En: Misiones Dominicanas del Perú 48 (283): 

30-32. Lima. 

1967b "Leyendas Sharanahuas". En: Misiones Dominicanas del Perú 48 (284): 

23-26. Lima. 

1978 "Los Sharanahua del poblado de Marcos en el río Purús". En: Antisuyo, 

1: 139-152. Lima: Misiones Dominicanas del Perú. 

1979 "Trabajos del hombre y la mujer Sharanahua". En: Antisuyo, 2: 123-138. 

Lima: Misiones Dominicanas del Perú. 

1980 "Sharanahua". En: Antisuyo, 4: 37-83. Lima: Misiones Dominicanas del 

Perú. 

s/f “Sharanahua”. Lima Misiones Dominicanas del Perú. 

   



s/f "Farmacopea Sharanahua". En: Antisuyo, 6: 121-136. Lima: Misiones 

Dominicanas del Perú. 

Yaminahua, Chaninahua, Mastanahua, Marinahua 

Beltrán, Hamilton 

2002 "Vegetación y Flora de los Alrededores de la Comunidad Nativa 

Yaminahua" En: Informe Científico Final del Proyecto TSEMIM. 

Documento de trabajo. Lima. 

Calavia Saez, Oscar 

1994 “O nome e o tempo dos Yaminawa. Etnologia e história dos Yaminawa 

do rio Acre”. Tesis de Doctorado. São Paulo: USP. 

D´Ans, Marcel 

1970 “Materiales para el Estudio del Grupo Lingüístico Pano”. Lima: UNMSM. 

Erikson Ph., Bruno Illius, Kensinger, K., Aguilar, M.S. 

1994 “Kirinkobaon Kirika ("Gringos' Book"). An annotated Panoan 

Bibliography”. En: Chantiers Amerindia, Supplément 1, N° 19. Paris. 

Hill, Kim y Kaplan, Hillard 

1989 "Descripción de la Población y de las Estrategias de Subsistencia en la 

Época seca entre los Recientemente Conocidos Yora (Yaminahua) del 

Parque Nacional Manu, Peru". En: Los Guardianes de la Tierra: los 

Indígenas y su relación con el Medio Ambiente. Quito: Abya-yala. 

Rivet, P. 

1910 "Sur quelques dialectes panos peu connus". En: Journal de la Société 

des Américanistes, Nouvelle Série, T. 7. Paris. 

Salas, Eduardo 

2002 "Informe Etnobotánico: Comunidades Nativas de Raya: Yaminahua 

Aerija: Asháninka, Dulce Gloria y Nueva Victoria: Ashénincas". En: Ideas 

para el Esqueje: Etno-ecología Amazónica, Informe Científico Final del 

Proyecto TSEMIM. 

Scott, Eugene y Eunice Pike 

1962 "The phonological hierarchy of Marinahua". En: Phonetica, 8: 1-8. 



Shell, Olive 

1962 “Grupos idiomáticos de la selva peruana”. Lima: UNMSM. 

Townsley, Graham 

1983 "Apuntes sobre la historia de los Yaminahua en el Perú". En: Amazonía 

Indígena, 3(6): 11-14. Lima. 

1986 "La sociedad Yaminahua y sus ´otros´". En: Extracta, 5: 21-26. Lima: 

CIPA/Cultural Survival Quarterly. 

1987 "The outside overwhelms Yaminahua: dual organization and its decline". 

En: Skar, Harald y Frank Salomon (eds.). Native and Neighbors in South 

America. Anthropological Essays, Goeteborg: Ethnological Studies 38. 

355-376. 

1988 “Ideas of order and patterns of change in Yaminahua society”. Tesis 

Doctoral. Cambridge: Cambridge University. 

1994 "Los Yaminahua". En: Guía Etnográfica de la Alta Amazonía, vol II, 

Santos, Fernando y Frederica Barcley (eds.). Quito: FLACSO Sede 

Ecuador/IFEA. 240-358. 

Verswijer, Gustaaf 

1987 "Analyse comparative des Parures Nahua: Similitudes et Différence". En: 

Bulletin Annuel, 29, Ginebra: Musée d'Ethnographie. 

1988 "Bemerkungen zu einigen wenig bekannten Pano-Gruppen Südost-

Perus". En: Seiler-Baldinger, A. (ed.), Unter dem Kreuz des Südens. 

Bern: Schweizer Ethnologische Gesellschaft. 185-204 (Amahuaca, otros 

Pano). 

Amahuaca 

Alvarez, Ricardo 

1961 "Encuentros con los Amahuacas del Mapuya". En: Misiones 

Dominicanas del Perú, 42: 6-23. Lima. 

Alvarez Villanueva, Francisco 

1953 “De médico entre los Amahuaca”. En: Misiones Dominicanas del Perú, 

34: 219-222. Lima. 

 



Carneiro, Robert L. 

1964a "The Amahuaca and the spirit world". En: Ethnology, 3: 6-11. Pittsburgh, 

Penn. 

1964b “Logging and the ´Patron´ System among the Amahuaca of Eastern 

Peru". En: Actas del XXXV Congreso de Americanistas, 3: 323-327. 

Ciudad de México. 

1974 "Hunting and Hunting Magic Among the Amahuaca of the Peruvian 

Montaña". En: Lyon, Patricia (ed.), Native South Americans. Prospect 

Heights, Ill: Waveland Press. 122-132. 

1974 "On the Use of the Stone Axe by the Amahuaca Indians of Eastern 

Peru". En: Ethnologische Zeitschrift Zürich, 1: 107-122. Zürich (Suiza). 

1978 "El cultivo de roza y quema entre los Amahuaca del Este del Perú". En: 

Chirif, A. (comp.), Etnicidad y Ecología. Lima: Centro de Investigación y 

Promoción Amazónica. 27-40. 

D´Ans, André y Els Van den Eyden, Marcel 

1972a Léxico amahuaca (pano). Documento de Trabajo N° 6. Lima: 

Universidad Nacional Mayor de San Marcos; Centro de Investigación y 

Lingüística Aplicada. 

1972b Repertorios etno-botánico y etno-zoológico amahuaca (pano), 

Documento de Trabajo n.° 3. Lima: Universidad Nacional Mayor de San 

Marcos; Centro de Investigación y Lingüística Aplicada (también 

publicado en Revista del Museo Nacional, 38: 352-384. Lima). 

Dole, Gertrude 

1974a "Endocannibalism among the Amahuaca Indiens". En: Native South 

Americans, Patricia Lyon (ed.), 302-308. Prospect Heights, Ill: Waveland 

Press. 

1974b "The Marriages of Pacho: a Women´s Life among the Amahuaca". En: 

Many sisters: Women in Cross-Cultural Perspective, Carolyn J. 

Mathiasson (ed.), 3-35. Nueva York: The Free Press. 

1974c "Types of Amahua pottery and techniques of its construction". En: 

Ethnologische Zeitschrift Zürich, 1: 145-159. Zürich (Suiza). 

 



1976 "Amahuaca Women in Social Change". En: Western Canadian Journal of 

Anthropology, VI (3). 

También publicado en: McElroy, A. y C. Matthiasson (eds.), Sex Roles in 

Changing Cultures. Nueva York: State University of New York at Buffalo, 

Occasional Papers in Anthropology, 1: 111-121. 

1979 "Pattern and variation in Amahuaca kin terminology". En: Working 

Papers on South American Indians, 1: 13-36. Bennington: Bennington 

Collage. 

1998 "Los Amahuaca". En: Guía Etnográfica de la Alta Amazonía, vol III. 

Santos, Fernando y Frederica Barcley (eds.). Quito: Smithonian Tropical 

Research Institute/ Ediciones Abya-yala. 125-273. 

Farabee, William C. 

1922 Indian Tribes of Eastern Peru. Papers of the Peabody Museum of 

American Archaeology and Ethnology, Vol. 10. Boston: Harvard 

University. 

Hyde, Sylvia et al. 

1980 Diccionario Amahuaca. Edición preliminar. Serie Lingüística Peruana 7. 

Yarinacocha: ILV. 

Izaguirre, Ispizúa, Padre Fray Bernardo (ed.) 

1922-29 Historia de las misiones franciscanas y narración de los progresos de 

la Geografía en el Oriente del Perú: relatos originales y producciones 

en lenguas indígenas de varias misiones, 1619-1921. Lima: Talleres 

tipográficos de la Penitenciária (Ibid., vol. 9: 308-325: “Gobierno del 

Padre Hermoso. Misión a los Amahuacas del Tamaya.Naufragio i 

muerte del P. Tapía. Sublevación de los indíjenes”). Ibid., vol.9: 308-

325: “Viaje de los padres misioneros del Convento del Cuzco a las 

tribus salvajes de los campos, piros, cunibos y shipibos en el año de 

1874” por el Padre Fray Luis Sabaté). 

Kietzman, Dale 

1952 "Afinidades culturales de los Amahuacas del Perú". En: Perú Indígena, 

2(5-6): 226-233. Lima. 

Russell, Robert 

1975 "Una gramática transformacional del amahuaca". En: Estudios Panos IV. 

Yarinacocha: Instituto Lingüístico de Verano. 



Tessmann, Guenther 

1930 Die Indianer Nordost-Perus. Hamburg (Amahuaca). 

Verswijver, Gustaaf 

1987 Information on some little-known Pano groups of Southwestern Peru. 

Ginebra: Musée d´ Ethnographie (manuscrito). 

Young de Hyde, Sylvia 

1973 "El verbo reflexivo del amahuaca". En: E. E. Loos (ed.), Estudios Panos 

II, Serie Lingüística Peruana, 2: 9:52. Yarinacocha: Instituto Lingüístico 

de Verano. 

Wigdorowicz, Anne 

2002 “Los Amahuaca: Reseña Histórica. Informe Científico Final del Proyecto 

TSMEIM. Documento de trabajo. Lima. 

Madijá (Culina) 

Adams, Patsy 

1962 "Textos culina". En: Folklore Americano, 93:222. 

1963a "Some notes on the material culture of the Culina indians". En: 

Antropológica 12: 27-44. Caracas: Sociedad de Ciencias Naturales "La 

Salle". 

1963b “La música culina”. En: Perú Indígena, X(24-25): 82-87. Lima. 

1976a “La música culina y la educación informal”. Serie Comunidades y 

Culturas Peruanas 10. Lima: Instituto Lingüístico de Verano. 

1976b “Cerámica culina”. Serie Comunidades y Culturas Peruanas 7. Lima: 

Instituto Lingüístico de Verano. 

Adams, Patsy y Townsend, Patricia 

1975 "Estructura y conflicto en el matrimonio de los indios Culina de la 

Amazonía peruana". En: Folklore Americano 1: 139-160. Lima: Comité 

Americano de Folklore. 

Altman, Lori 

1988 O "Manaco" Culina e a Economía Capitalista. Tesis de Postgraduación. 

São Paulo: PUC. 



Instituto Socioambiental (ISA) 

1991-95 “Culina". En: Povos Indígenas no Brasil, 5: 110-115. São Paulo. 

Lorrain, Claire 

2000 "Cosmic Reproduction, Economics and Politics among the Culina of 

Southwest Amazonia". En: Journal of the Royal Anthropological Institute 

(N.S.) 6 (2): 293-310. 

Monserrat, Ruth M. et Abel O. Silva 

1984 “Diccionário Culina-Português e Português-Culina”. Río Branco: Ed. 

CIMI. 

Pollack, Donald 

1985 "Food and Sexual Identity among the Culina". En: Food and Foodways 1 

(1): 25-42 

1988 "Health Care among the Culina: Western Amazonia". En: Cultural 

Survival Quarterly 12 (1): 28-32. 

1992 "Culina Shamanism, Gender, Power and Knowledge". En: Portals of 

Power: Shamanism in South America, E. Jean Langdon y G. Baer (eds.). 

25-40. Albuquerque: University of New Mexico Press. 

1993 "Death and the Afterdeath among the Culina". En: Latin American 

Anthropology Review 5(2): 61-64. 

1994 "Etnomedicina Culina". En: Santos, R. y C.E.A. Coimbra (eds.), Saúde e 

povos indigenas). Río de Janeiro: Editora FIOCRUZ. 143-160. 

1996 "Personhood and illness among the Culina". En: Medical Anthropology 

Quarterly, 10 (3): 319-341. 

Ruef, Isabelle 

1972 "Le ´dutsee tui ´chez les indiens Culina du Pérou". En: Bulletin de la 

Société Suisse des Américanistes, 36: 73-80. Ginebra. 

Silva, Domingos  

1997 “Música e personalidade: Por uma antropologia da música entre os 

Culina do Alto Purus”. Tesis de Maestría. Floreanopolis: UFSC. 

 



Yine (Piro) 

Alvarez, Ricardo 

1954 "Los Piro de ayer y hoy". En: Misiones Dominicanas del Perú, 34: 185-

187. Lima. 

1960 “Los Piros-leyendas, mitos, cuentos”. Lima: IET Pío Aza. 

1970 “Los Piros: hijos de dioses”. Lima. 

1996 "Sepahua II: Fundación de Una Misión Católica en el Bajo Urubamba”. 

Lima: Misioneros Dominicos. 

Baer, Gerhard 

1969 "Eine Ayahuasca-Sitzung unter den Piro (Ostperu)". En: Bulletin de la 

Société Suisse des Américanistes, 33: 5-8. Ginebra. 

1998 "The Xixiya Myth and the Gourd and Clay Masks of the Piro (Yineru) of 

the Lower Urubamba, Eastern Peru". En: 50 Años de Estudios 

Americanistas en la Universidad de Bonn. Bonn. 

Belaúnde, Luisa Elvira 

2003 “Yo solita haciendo fuerza: Historia de parto entre los Yine (Piro) de la 

Amazonía Peruana”. En: Amazonía Peruana, XIV (28-29): 125-145. 

D'Ans, Marcel 

1976 “Historia y sociología indígena de la microregión de Atalaya”. Iquitos 

(mimeo). 

Camino, Alejandro 

1977 "Trueque, correrías e intercambio entre los quechuas andinos y los Piro 

y Machiguenga de la montaña peruana". En: Amazonía Peruana, II (2): 

123-142. Lima. 

Fernández, Eduardo 

1984 "El Aguila y el origen de los Piro (mitología asháninka)". En: Amazonía 

Peruana, V (10): 129-142. Lima. 

 

 



Gow, Peter 

1988 “The Social Organization of the Native Communities of the Bajo 

Urubamba River, Eastern Peru”. Tesis Doctoral, University of London. 

London. 

1989 "The perverse child: desire in a native amazonian subsistence economy". 

En: Man (N.S.) 24: 567-582. 

1990 "Aprendiendo a defenderse: la historia oral y el parentesco en las 

comunidades nativas del bajo Urubamba". En: Amazonía Indígena, 

10(16): 10-16. Lima. 

1991 “Of Mixed Blood: Kinship and History in Peruvian Amazonia”. Oxford: 

Clarendon Press. 

1996 ¿“Podía leer sangama?: sistemas gráficos, lenguaje y shamanismo entre 

los Piro (Perú Oriental)”. En: Globalización y Cambio en la Amazonía 

Indígena, Fernando Santos Granero (comp.), Vol. 1, Quito: Abya-Yala. 

261-287. 

1997 "O parentesco como consciência humana: o caso dos Piro". En: Mana 

3(2): 39-65. 

1999 "Piro design: painting as meaningful action in an amazonian lived world". 

En: Journal of Royal Anthropological Institute (N.S.), 5: 229-246. 

2000 "Helpless - the affective preconditions of Piro social life". En: Overing, 

Joanna /Alan Passes (eds.), The Anthropology of Love and Anger. 

London/New York: Routledge. 46-63. 

2002 "Piro, Apurina and Campa: Social Dissimilation and Assimilation as 

Historical Processes in Southwestern Amazonia". En: Comparative 

Arawacan Histories: Rethinking Language Family and Culture Area in 

Amazonía". Illinois. 

Matteson, Esther 

1954 “The Piro of the Urubamba”. En: Kroeber Anthropological Society 

Papers, 10: 25-99. 

1965 “The Piro (Arawakan) Language”. Berkeley y Los Angeles: University of 

California Press. 

 

 



Parker, Stephen 

1989 "Un Análisis Métrico del Acento en el Piro". En: Estudios Etno-

Lingüísticos. Pucallpa: Instituto Lingüístico de Verano. 

Smith, Alejandro 

1991  "Cuando los nativos hablan de sus animales". Reserva de la Biosfera del 

Manu. Boletín de Lima, Vol. XIII N° 77 pp. 75-90. En coautoría con 

Beatriz Torres Cuadros. 

2003a  "Watagwero pirana, así pasó cuando Wata, la paca, entregó su 

brote a los Yine". En: Huertas, Beatriz y Alfredo García (eds.). Los 

pueblos indígenas de Madre de Dios. Historia, Etnografía y Conyuntura, 

Lima: IWGIA/FENAMAD. 258 - 271. 

2003b "Del ser Piro y del ser Yine. Apuntes sobre la identidad, historia y 

territorialidad del pueblo indígena Yine". En: Huertas, Beatriz y Alfredo 

García (eds.). Los pueblos indígenas de Madre de Dios. Historia, 

Etnografía y Conyuntura, Lima: IWGIA/FENAMAD. 127-143. 

2006  “Donde la vida se celebra. El arte del telar en los Yine”. En prensa. Lima. 

Zarzar, Alonso 

1980 "Fronteras de penetración y consecuencias en las etnías del Bajo 

Urubamba". En: Shupihui, 16: 496-510. Iquitos. 

Zarzar, Alonso y Luis Román 

1981 “Relaciones intertribales en el Bajo Urubamba y Alto Ucayali”. Lima: 

CIPA. 

Indígenas aislados 

Asociación Interétnica de desarrollo de la Selva Peruana (AIDESEP) 

1995 Diagnóstico: Establecimiento y delimitación territorial para el grupo 

indígena no contactado del alto Purús. Documento de trabajo. Lima. 

Aquino, Terri Valle de 

1996 "Os Kaxinawá e os brabos: territórios e deslocamentos populacionais na 

fronteira do Acre com o Peru". En: Travessia- Revista do Migrante, 24: 

29-38. São Paulo. 

 



Dagget, James 

1991 “Dilemas que se presentan en los primeros contactos con un grupo 

étnico aislado”. En: Amazonía Peruana 20:49-64. Lima: CAAAP. 

D’Ans, A.M. 

1971 “Tribus indígenas en el Parque Nacional del Manu”. En: Copé 2(4): 14-

19. Lima. 

Davila, Gil y Virginia Montoya 

1999 “Prevencion social y estimación de riesgos en la cuenca alta del río 

Piedras, Madre de Dios”. Documento de trabajo para Mobil Exploration 

and Producing Perú Inc. Lima. 

Davila, Gil y J.G. Winston 

1996 “Plan de contingencia para indígenas en aislamiento voluntario. Lote 77 

(Las Piedras)”. Documento de Trabajo para Mobil Exploration and 

Producing Perú Inc. Lima. 

Defensoría del Pueblo 

2006 “Pueblos indígenas en situación de aislamiento voluntario y contacto 

inicial”. Serie Informes Defensoriales, Informe Nº 101. Lima. 

Federación Nativa del Río Madre de Dios y Afluentes (FENAMAD) 

2001a “Registro de evidencias de indígenas aislados”. Documento de trabajo. 

Puerto Maldonado. 

2001b “Sobre ataque a grupo de indígenas aislados del Alto Purús”. Carta 

abierta. Puerto Maldonado. 

2001c “Establecimiento y delimitación territorial para indígenas aislados en la 

cuenca alta de los ríos Los Amigos, Las Piedras, Tahuamanu, Yaco y 

Chandless. Estudio Técnico”. Puerto Maldonado. 

2001d “Plan de contingencia para pueblos indígenas aislados en la cuenca alta 

de los ríos Los Amigos, Las Piedras, Tahuamanu, Yaco y Chandless”. 

Autores: Beatriz Huertas y Klaus Rummenhoeller. Documento de trabajo. 

Puerto Maldonado. 

 

 



Fundação Nacional do Índio (FUNAI); Administração Regional de Río Branco-

Acre 

1998 “Proposta de trabalho da Frente de Contato Envira”. Documento de 

trabajo: Rio Branco (Brasil). 

Hill, Kim y Hillard Kaplan 

1988 “Descripción de la población y de las estrategias de subsistencia en la 

época seca entre los recientemente conocidos yora (yaminahua) del 

Parque Nacional del Manu, Perú”. En: Hombre y Ambiente, 7 (2): 67-

120. Quito: Abya-Yala. 

Huertas, Beatriz 

2002 “Los indígenas en aislamiento. Su lucha por la sobrevivencia y la 

libertad”. Lima: IWGIA. 

2003 "La extracción forestal y los pueblos indígenas en aislamiento de Madre 

de Dios”. En: Huertas, Beatriz y Alfredo García Altamirano (eds.), Los 

Pueblos Indígenas de Madre de Dios. Historia, Etnografía y Coyuntura, 

Lima: IWGA. 354-372. 

 

Iglesias, Marcelo Piedra 

1999 "Territorialidade Kaxinawá no Jordão dos anos 90". En: Kasburg, C. y 

M.M. Gramkow (eds.), Demarcando Terras Indígenas, experiências e 

desafios de um projeto de parceria. Brasília: FUNAI; PPTAL; GTZ. 93-

96. 

Instituto Nacional de Desarrollo de los Pueblos Andinos, Amazónicos y 

Afroperuanos (INDEPA) 

2005 “Plan de Protección y Defensa de Pueblos en Aislamiento Voluntario y 

Contacto Inicial”. Lima. 

Instituto Nacional de Salud (INS); Centro Nacional de Salud Intercultural 

(CENSI)  

2006 “Prevención, Contingencia y Mitigación de Riesgos a la salud en 

escenarios con presencia de Población Indígena en aislamiento y en 

Contacto Reciente”. Documento de trabajo. Lima. 

 



Michael, Lev D. y Christine Beier 

2003 "Poblaciones indígenas en aislamiento en la región del Alto Purús". En: 

Leite Pitman, Renata, Nigel Pitman y Patricia Álvarez (eds.), Alto Purús: 

Biodiversidad, Conservación y Manejo. Lima: Center for Tropical 

Conservation. 149-162. 

Pereira Neto, Antonio 

1996 “Os povos indígenas do alto Acre e alto Iaco”. Documento de trabajo. 

Macapá. 

Ponce Mariños, María Elizabeth 

2005 “Informe de los últimos avistamientos de los indígenas en aislamiento en 

la Comunidad Nativa de Tayakome – Parque Nacional del Manu”. 

Documento de trabajo. Puerto Maldonado. 

Pro-Manu 

2003 “Protocolo para situaciones de contacto con indígenas aislados”. Cusco. 

Rummenhoeller, Klaus 

2002 "Isolierte Indianer: Optionen für ihr Überleben". En: Kurella, Doris (ed.), 

Amazonasindianer, Lebensräume, Lebensrituale, Lebensrechte,). Berlin: 

Reimer-Verlag; Linden-Museum. 251-266. 

Shepard, Glenn 

1994 “Los grupos indígenas aislados del río Piedras”. Manuscrito. Lima. 

1999 “Pharmacognosy and the Senses in Two Amazonian Societies”. Tesis de 

Doctorado. Berkeley: UCLA. 

2003 “Los Yora/Yaminahua”. En: Huertas, Beatriz y Alfredo García Altamirano 

(eds.), Los Pueblos Indígenas de Madre de Dios. Historia, Etnografía y 

Coyuntura, Lima: IWGA. 

Shinai Serjali (ed.) 

2004 “Aquí vivimos bien. Kamyeti notimaigzi aka. Territorio y uso de recursos 

de los pueblos indígenas de la Reserva Kugapakori Nahua”. Lima. 

 

 



Zarzar, Alonso 

2000 “Tras las huellas de un antiguo presente. La problemática de los pueblos 

indígenas amazónicos en aislamiento y en contacto inicial. 

Recomendaciones para su supervivencia y bienestar”. Serie Documental 

de Trabajo N° 3. Lima: Defensoría del Pueblo. 

Purús / historia 

Anónimo 

1889 "Colonel Labre´s explorations in the region between the Beni and the 

Madre de Dios Rivers and the Purus". En: Proceedings of the Royal 

Geographical Society, 11 (8): 496-502; 524-525. Londres. 

Carvalho, João Braulino de 

1931 “Breve noticia sobre os indigenas que habitam a fronteira do Brasil com 

o Peru”. En: Boletim do Museu Nacional, 7:225-256. Rio de Janeiro. 

Branco, João Moreira Brandão Castelo 

1950 “O gentio acreano”. En: Revista do Instituto Histórico e Geográfico 

Brasileiro, 207:3-83. Río de Janeiro. 

1959 “Peruanos na região acreana”. En: Revista do Instituto Histórico e 

Geográfico Brasileiro, 244: 135-216. Rio de Janeiro. 

Cebreros Pérez, Francisco 

1977 "Cincuenta años del término de la demarcación de nuestra frontera con 

el Brasil en el Purús". En: Boletín de la Sociedad Geográfica de Lima. 

Enero – diciembre. Lima. 

Chandless, William 

1866 "Ascent of the river Purus". En: Journal of the Royal Geographical 

Society, 35: 86-118. Londres. 

1869 “Notes of a journey up the river Juruá”. En: Journal of the Royal 

Geographical Society, XXXIX: 296-311. Londres. 

Cunha, Euclides da 

1907 “Peru versus Bolivia”. Rio de Janeiro: Editora F. Alves. 

 



1986 (1907) “Um Paraíso Perdido”. Rio de Janeiro: Editora José Olympio; 

Fundação de Desenvolvimento de Recursos Humanos, da Cultura e do 

Desporto do Governo do Estado do Acre. 

Ericsson, Philippe 

1992 “Uma singular pluralidade: a etno-historia pano”. En: Carneiro da Cunha, 

Manuela (org.), História dos Índios no Brasil. São Paulo: Companhia das 

Letras/ Secretaria Municipal de Cultura/FAPESP. 239-252. 

Granadino, Estanislao 

1916 "Exploraciones en el río Piedras por C. Scharff". En: Boletín de la 

Sociedad Geográfica de Lima, 32: 341-357. Lima. 

Hassel, Jorge von 

1905 "Estudio de los varaderos del Purús, Jurúa y Manu". En: Larrabure i 

Correa, C. (ed.), Colección de leyes, decretos, resoluciones y otros 

documentos oficiales referentes al departamento de Loreto, Vol 3. Lima: 

Impresa La Opinión Nacional. 

Ortíz, Dionisio 

1980 “Monografía del Purús”. Lima: Gráfica 30. 

Picolli, Jacó C. 

1993 “Sociedades tribais e a Expansão da Economia da Borracha na área do 

Juruá e Purus”. Tesis de Doctorado. São Paulo: PUC. 

Reich, Alfred y Felix Stegelmann 

1903 "Bei den Indianern des Urubamba und des Envira". En: Globus LXXXIII 

(9): 17-18. Braunschweig (Alemania). 

Renard-Casevitz, F.M., Th. Saignes y A.C. Taylor 

1988 “Al Este de los Andes. Relaciones entre las sociedades amazónicas y 

andinas entre los siglos XV y XVII”. Lima/Quito: Ed. Abya-yala/IFEA (dos 

tomos). 

Rivet, Paul y P.C. Tastevin 

1921 "Les tribus indiennes du Purús, de Juruá et des régions limitrophes". En: 

La Géographie 35: 449-482. 

 



Solís Fonseca, Gustavo 

2002 Lenguas en la Amazonía Peruana. Lima: Programa Forte-PE. 

Tastevin, P.C. 

1919 "Quelques considérations sur les Indiens du Juruá". En: Bulletin de la 

Société d´Anthropologie, Serié 6, 10: 144-154. Paris. 

1924 "Les études ethnographiques et linguistiques du P. Tastevin en 

Amazonie". En: Journal de la Société des Américanistes, N.S. 16: 421-

425. 

1926 "Le haut Taruacá". En: La Géographie 45: 34-54, 158-175. Paris. 

Tocantins, Leandro 

1978 Euclides da Cunha e o paraíso perdido. Río de Janeiro: Civilização 

Brasileira/ Instituto Nacional do Livro. 

Torralba, Adolfo 

1978a “Aproximación a la historia de Puerto Esperanza”. En: Antisuyo, 1: 91-

138. Lima: Misiones Dominicanas del Perú. 

Villanueva, Manuel P. 

1902  “Fronteras de Loreto”. En: Boletín de la Sociedad Geográfica de Lima, 

12. 361-479 y 13:30-92. 

Conservación / Manejo de recursos naturales en el Purús 

Asociación para el Desarrollo Amazónico Rural (ADAR) 

1995 “Informe preliminar del proyecto Purús. Primera fase del proyecto de 

evaluación y asesoría medio ambiental”. Documento de trabajo. Lima. 

Instituto Nacional de Recursos Naturales (INRENA) 

2005a Plan Maestro del Parque Nacional Alto Purús. Lima. 

2005b Plan Maestro de la Reserva Comunal Purús. Lima. 

2002 Guía metodológica para la elaboración de Planes Maestros de las 

Áreas Naturales Protegidas. Lima. 

1999 Estrategia Nacional para las Áreas Naturales Protegidas. Plan 

director. Lima. 



INRENA/APECO-ECO Studien 

2004  Mapas imagen digital, unidades homogéneas y sitios seleccionados 

para el monitoreo biológico y social de la Zona Reservada del Alto 

Purús. Lima. 

INRENA/STLP SUSTENTA 

2004  Expediente de categorización de la Zona Reservada Alto Purús. Lima. 

Federación de Comunidades Nativas del Río Purús (FECONAPU) 

2004 Plan de Desarrollo Integral de los Pueblos Indígenas de Alto Purús 

2004-2009. Lima: WWF. 

Gobierno Regional de Ucayali 

2003 Ayuda Memoria. Creación del Puerto Fluvial de Purús. Puerto 

Esperanza. 

Leite Pitman, Renata und Nigel Pitman 

2003 “Hacia un futuro sostenible para la Zona Reservada del Alto Purús”. 

En: Leite Pitman, Renata, Nigel Pitman y Patricia Álvarez (eds.), Alto 

Purús. Biodiversidad, Conservación y Manejo. Lima: Center for 

Tropical Conservation. 255-269. 

Oficina Nacional de Evaluación de Recursos Naturales (ONERN) 

1980 Inventario, Evaluación e Integración de los Recursos Naturales de la 

Zona Esperanza-Chandles-Yaco. Lima. 

 


